# DOMENICA 2ª TEMPO ORDINARIO-C - 20 Gennaio 2019

Is 62,1-5; Sal 96/95,1-2ba-b.3.7-8.9-10; 1Cor 12,4-11; Gv 2,1-12

Con domenica scorsa, memoria del Battesimo del Signore, è iniziato il periodo del «tempo ordinario dell'anno C» che si protrarrà per sette domeniche, quando sarà interrotto dal tempo di Quaresima e da quello di Pasqua, per essere ripreso di nuovo dopo la solennità di Pentecoste.

La struttura liturgica della 2ª domenica «ordinaria-C», che oggi celebriamo, che in antico coincideva con la memoria dell'Epifania, è centrata sul tema nuziale dell'alleanza, divenendo così una spia delle trasformazioni liturgiche (ne abbiamo accennato commentando la liturgia dell'Epifania), quando abbiamo detto che in oriente si celebrava una sola festa detta «della manifestazione del Signore». In questa festa, fissata al 6 gennaio, si celebravano insieme quattro manifestazioni o rivelazioni di Gesù:

- 1. Manifestazione agli Ebrei emarginati (pastori) a Natale
- 2. Manifestazione ai Pagani (Magi) nell'Epifania
- 3. Manifestazione all'umanità nell'investitura dal cielo nel Battesimo
- 4. Manifestazione a Cana, dove Gesù dà inizio al «principio dei segni», indicando nella «nuzialità» dell'alleanza il criterio dell'agire di Dio che troverà la sua pienezza nell'«ora» del dono della morte e risurrezione.

Queste quattro manifestazioni hanno come obiettivo la rivelazione della nuova alleanza presentata nelle nozze di Cana. Tutta la liturgia di oggi respira un duplice tema: la *nuzialità*, come schema e modello di alleanza (1<sup>a</sup> lettura e vangelo), e la *diversità*, come fonte di unità che nelle nozze trova il suo compimento massimo (2<sup>a</sup> lettura), mentre il salmo responsoriale proietta questa tematica a livello cosmico coinvolgendo «le famiglie dei popoli» e anche «tutta la terra» (Sal 96/95, 7 e 5).

La 1ª lettura descrive l'anelito della ricostruzione della città santa e del tempio dopo l'editto di Ciro nel 538 a.C., che autorizza i deportati a ritornare a casa. Una commissione fa un viaggio ispettivo per programmare gli aiuti, valutare i costi e le modalità di ripresa. Un discepolo che sviluppa la teologia del profeta Isaia, vissuto due secoli prima, si schiera dalla parte dei riformatori e annuncia un avvenire di luce, dando compimento al progetto sponsale descritto dall'altro profeta nuziale per eccellenza che è Osea, il quale aveva scritto: «Io li seminerò di nuovo per me nel paese e amerò *Non-amata* e a *Non-mio-popolo* dirò: *Popolo-mio*, ed egli mi dirà: *Mio-Dio*» (Os 2,25; cf 2.1.3).

La 2ª lettura tratta del rapporto tra il singolo e la comunità: ognuno riceve doni da Dio, ma non in quanto singolo, bensì come membro di un popolo e per l'utilità del bene comune. I doni ricevuti sono personali e quindi diversi, vari e diversificati, secondo le caratteristiche di ciascuno, ma tutti hanno un unico fondamento che è lo Spirito di Dio e una sola motivazione: il bene collettivo. Se si vuole è qui il primo annuncio del «bene comune» come criterio etico per vivere le relazioni umane. Unità nella diversità, che è cosa diversa dall'essere tutti uguali o simili. Si può essere esternamente tutti uniformi, vestiti allo stesso modo, ma essere frantumati nel cuore. L'unità esige la diversità perché solo da note musicali diverse si può comporre l'armonia sinfonica e corale.

Il vangelo, di cui parleremo nell'omelia, è un capolavoro letterario e una gemma in tutto il NT: si narra un fatto banale di matrimonio non per celebrare il valore del matrimonio, ma per annunciare che la nuova alleanza, portata da Gesù di Nàzaret, è una dimensione sponsale e realizza la nuzialità annunciata in tutto l'AT e mai compiuta adeguatamente per l'infedeltà di Israele/sposa. Il racconto dello sposalizio di Cana è un commento alla maniera giudaica, cioè un «midràsh» dell'evento del Sinai, descritto in Es 19. Commentando l'alleanza del Sinai, l'autore afferma che essa è ancora valida e irrevocabile. Ora «nella pienezza del tempo» (Gal 4,4) occorre riprenderla e portarla a compimento: è Dio stesso che assume su di sé il progetto della nuzialità e se ne fa garante nell'umanità del Figlio. La Madre di Gesù (appositamente, per altro, mai chiamata per nome), in rappresentanza dell'umanità-vedova, e il Figlio, nella sua veste nuziale di Sposo, garantiscono che è già giunto a noi «il principio dei segni» (Gv 1,11), in altre parole, ora *possiamo cominciare a vedere il volto di Dio,* rivelato nell'uomo Gesù, che risplenderà nell'ora della morte, la quale, a sua volta, esprimerà l'ora della gloria: *il mistero Pasquale*, «principio e fondamento» della nostra vita, della nostra fede e della nuzialità che siamo chiamati a testimoniare nel mondo dove viviamo. Lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza, sostenendoci nella richiesta e nell'adorazione. Iniziamo interiorizzando le parole del salmista (Sal 66/65,4): A te si prostri tutta la terra, a te canti inni, canti al tuo nome, o Altissimo.

Spirito Santo, tu non dài pane a Gerusalemme finché non sorga la stella di giustizia. Spirito Santo, tu recuperi l'*Abbandonata* per prepararla a essere di nuovo la *Sposata*. Spirito Santo, tu sei l'amico dello sposo che custodisce la sua sposa per le nozze. Spirito Santo, tu ispiri la lode e la benedizione dei popoli al Signore. Spirito Santo, tu convochi le famiglie dei popoli a convenire sul monte di Dio. Spirito Santo, tu sei la forza che sorregge il mondo perché non vacilli. Spirito Santo, tu sei il fondamento della diversità dei carismi che opera nella Chiesa. Spirito Santo, tu ti manifesti nel dono di ciascuno per l'utilità di tutta la Chiesa. Spirito Santo, tu sei unico, ma ti frantumi in frammenti per ricondurci all'unità. Spirito Santo, tu guidasti Gesù a Cana perché ridesse senso all'Alleanza del Sinai.

Veni, Sancte Spiritus! Spirito Santo, tu ispirasti la Madre ad accorgersi della mancanza del vino dell'alleanza. Veni, Sancte Spiritus! Spirito Santo, tu guidasti i diaconi a servire e dissetare l'assemblea con il vino nuovo. Veni, Sancte Spiritus! Spirito Santo, tu sei il *principio* e il compimento della vita di Gesù e anche della nostra. Veni, Sancte Spiritus!

Tutta la storia della salvezza è una relazione nuziale, una relazione tra un io e un tu che accettano di condividere la propria vita, i propri progetti, le proprie attese e infine anche le proprie fatiche. Celebriamo l'Eucaristia, che è il sacramento della nuzialità che eleva l'umanità fino al soglio di Dio per ricevere l'anello sponsale. Lo facciamo nel

| (Ebraico) <sup>1</sup> | Beshèm   | ha'av     | vehaBèn      | veRuàch haKodèsh.    | 'Elohìm Echàd. | A mon |
|------------------------|----------|-----------|--------------|----------------------|----------------|-------|
| (Italiano)             | Nel Nome | del Padre | e del Figlio | e del Santo Spirito. | Dio unico.     | Amen. |

Oppure

(Greco)<sup>2</sup> Èis to ònoma toû Patròs kài Hiuiû kài toû Hagìu Pnèumatos Ho mònos theòs (Italiano) Nel Nome del Padre e del Figlio e del Santo Spirito L'unico Dio.

Facciamo memoria della rivelazione del Signore che viene a chiamarci affiché viviamo ogni rapporto umano in una dimensione nuziale come prospettiva della vita e come impegno per la testimonianza. Tutta la creazione nasce e si sviluppa in una dimensione sponsale, dove la diversità diventa strumento di unità e non di esclusione. Ciascuno di noi è un individuo chiamato alla comunione con gli altri in un contesto di fecondità nuziale che genera alla condivisione nella fraternità che nasce dalla fede. Interroghiamo la nostra coscienza per verificare a quale livello di nuzialità è la nostra anima o se siamo ancora fermi nella sterilità del nostro individualismo che nulla genera se non l'isolamento di noi stessi e la grettezza verso gli altri.

[congruo esame di coscienza]

Signore, ti abbiamo promesso fedeltà e abbiamo raccolto tradimenti e dispersione.

Cristo, tu sei lo sposo della nuova alleanza, guarda le nostre prostituzioni.

Signore, doni lo Spirito dell'unità nella diversità dei carismi. Perdona le nostre divisioni.

Cristo, riscatti l'onore e la dignità della tua Chiesa, casta e meretrice, santa e peccatrice.

Kyrie, elèison!

Kyrie, elèison!

Christe, elèison!

Christe, elèison!

Dio onnipotente che guidandovi al monte Sinai vi ha rivelato la santa Toràh perché come un pedagogo vi conducesse a Cristo, lo Sposo che nutre il suo popolo/sposa con il pane della Parola e lo disseta con il sangue della sua vita, per i meriti del santo patriarca Mosè e soprattutto per i meriti del Signore nostro Gesù Cristo, abbia misericordia di voi, perdoni i vostri peccati e vi conduca alla vita eterna. **Amen**.

GLORIA A DIO NELL'ALTO DEI CIELI e sulla terra pace agli uomini, che egli ama. Noi ti lodiamo, ti benediciamo, ti adoriamo, ti glorifichiamo, ti rendiamo grazie per la tua gloria immensa, Signore Dio, Re del cielo, *Dio Padre onnipotente*. [Breve pausa 1-2-3]

Signore, Figlio Unigenito, *Gesù Cristo*, Signore Dio, Agnello di Dio, Figlio del Padre: tu che togli i peccati del mondo, abbi pietà di noi; tu che togli i peccati del mondo, accogli la nostra supplica; tu che siedi alla destra del Padre, abbi pietà di noi. [*Breve pausa 1-2-3*]

Perché tu solo il Santo, tu solo il Signore, tu solo l'Altissimo: [Breve pausa 1-2-3]

Gesù Cristo con lo *Spirito Santo*, nella gloria di Dio Padre. Amen. Preghiamo (colletta). O Dio, che nell'ora della croce hai chiamato l'umanità a unirsi in Cristo, sposo e Signore, fa' che in questo convito domenicale la santa Chiesa sperimenti la forza trasformante del suo amore, e pregusti nella speranza la gioia delle nozze eterne. Per il nostro Signore Gesù Cristo, tuo Figlio che è Dio e vive e regna nell'unità dello Spirito Santo per tutti i secoli dei secoli. Amen.

# MENSA DELLA PAROLA

Prima lettura Is 62,1-5. Nel 538 a. C. Ciro, re di Babilonia, proclamò un editto di liberazione dei Giudei deportati, autorizzandoli a ricostruire il tempio di Gerusalemme. Inaspettatamente si riaccendono le speranze: una delegazione di Giudei da Babilonia va a Gerusalemme per riorganizzare la svolta storica. Il tempio torna di nuovo a essere il centro della vita d'Israele. Il 2º Isaia si era spinto fino al punto di attribuire a Ciro il titolo messianico di «unto»: «Così parla il Signore al suo unto, a Ciro» (Is 45,1). Un discepolo del profeta, in questo contesto, riprende l'insegnamento del maestro sulla ricostruzione e lo sviluppa sulla filigrana del rapporto sponsale con il rovesciamento delle situazioni espresse nei binomi: «Abbandonata/Mio Compiacimento» - «Devastata/Sposata». Il ritorno dall'esilio è visto come una festa nuziale.

# Dal libro del profeta Isaia Is 62,1-5.

<sup>1</sup>Per amore di Sion non tacerò, per amore di Gerusalemme non mi concederò riposo, finché non sorga come aurora la sua giustizia e la sua salvezza non risplenda come lampada. <sup>2</sup>Allora le genti vedranno la tua giustizia, tutti i re la tua gloria; sarai chiamata con un nome nuovo, che la bocca del Signore indicherà. <sup>3</sup>Sarai una magnifica corona nella

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La traslitterazione in italiano non è scientifica, ma pratica: come si pronuncia.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vedi sopra la nota 1.

mano del Signore, un diadema regale nella palma del tuo Dio. <sup>4</sup>Nessuno ti chiamerà più *Abbandonata*, né la tua terra sarà più detta *Devastata*, ma sarai chiamata *Mia Gioia* e la tua terra *Sposata*, perché il Signore troverà in te la sua delizia e la tua terra avrà uno sposo. <sup>5</sup>Sì, come un giovane sposa una vergine, così ti sposeranno i tuoi figli; come gioisce lo sposo per la sposa, così il tuo Dio gioirà per te.

# Parola di Dio. Rendiamo grazie a Dio.

**Salmo responsoriale** 96/95, 1-2a; 2b-3; 7-8; 9-10. Il salmo è un inno che riassume concetti di altri salmi e del profeta Isaia. Domina il senso universale della potenza creatrice e giudicante di Dio. Inizia con un invito corale alla lode (vv.1-3), espone i motivi per cui bisogna lodare (vv. 4-6), invita le nazioni a imitare la natura che serve Dio (vv. 7-10). La forza universalistica che promana dal salmo è fortemente dirompente e forma un tutt'uno con le altre letture odierne. Credere nel Dio d'Israele e di Gesù Cristo significa accogliere l'universalità come prospettiva della propria vita.

# Rit. Annunciate a tutti i popoli le meraviglie del Signore.

1 ¹Cantate al Signore un canto nuovo, cantate al Signore, uomini di tutta la terra. ²Cantate al Signore, benedite il suo nome. Rit. 3 ¹Date al Signore, o famiglie dei popoli, date al Signore gloria e potenza, ²date al Signore la gloria del suo nome. Rit.

2 Annunciate di giorno in giorno la sua salvezza.

<sup>3</sup>In mezzo alle genti narrate la sua gloria,
a tutti i popoli dite le sue meraviglie. **Rit.**4 <sup>9</sup>Prostratevi al Signore nel suo atrio santo.
Tremi davanti a lui tutta la terra.

<sup>10</sup>Dite tra le genti: «Il Signore regna!».
Egli giudica i popoli con rettitudine. **Rit.** 

Seconda lettura 1Cor 12,4-11. La comunità di Corinto ha sempre generato preoccupazione in Paolo per la tendenza di molti «sapienti» a ridurre la fede a pura speculazione, ridimensionando così il mistero del «Crocifisso» o della «morte di Dio». I cristiani di Corinto prediligono i fenomeni appariscenti della religione, come l'estasi o gli stati di «trance», giudicati come vie maestre per giungere alla conoscenza di Dio. Paolo, al contrario, insegna una conoscenza fondata sulla fede, che guarda al cuore e non all'apparenza. I segni che possono accompagnare la fede sono doni dello Spirito (= i carismi) dati sempre in funzione comunitaria e mai per privilegio personale. Ogni «segno» deve essere ricondotto alla fonte propria, che è l'unità dello Spirito Santo il quale si manifesta nella ricchezza della diversità. Nei capitoli 12-15 Paolo espone i criteri per riconoscere i carismi dello Spirito. L'insegnamento di Paolo è fortemente attuale e interpella la nostra conoscenza a proposito della Presenza dello Spirito in noi.

# Dalla prima lettera di Paolo apostolo ai Corinzi 1Cor 12,4-11

Fratelli e Sorelle, <sup>4</sup>vi sono diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; <sup>5</sup>vi sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; <sup>6</sup>vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. <sup>7</sup>A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene comune: <sup>8</sup>a uno infatti, per mezzo dello Spirito, viene dato il linguaggio di sapienza; a un altro invece, dallo stesso Spirito, il linguaggio di conoscenza; <sup>9</sup>a uno, nello stesso Spirito, la fede; a un altro, nell'unico Spirito, il dono delle guarigioni; <sup>10</sup>a uno il potere dei miracoli; a un altro il dono della profezia; a un altro il dono di discernere gli spiriti; a un altro la varietà delle lingue; a un altro l'interpretazione delle lingue. <sup>11</sup>Ma tutte queste cose le opera l'unico e medesimo Spirito, distribuendole a ciascuno come vuole.

#### Parola di Dio. Rendiamo grazie a Dio.

**Vangelo** Gv 2,1 -12. Un fatto ordinario, addirittura banale, come uno sposalizio, per Gv diventa l'espediente per dare le coordinate di tutto il vangelo come ripresa dell'alleanza del Sinai. È impressionante che in un racconto di matrimonio manchi la sposa, che non è mai nominata, e che lo sposo sia citato una volta (Gv 2, 9) e solo per essere rimproverato per non avere saputo calcolare i tempi della festa e la quantità di vino in rapporto agli invitati. Questa assenza è significativa perché dice con chiarezza che il racconto non riguarda il matrimonio, ma è un «midrash» dell'epopea dell'esodo iniziata in Egitto e conclusasi ai piedi del monte Sinai con il dono della Toràh. L'espressione «tre giorni dopo» (Gv2,1) e gli altri elementi come le giare di pietra per la purificazione (v. 6), le parole della Madre (Gv 2,5), la mutazione dell'acqua in vino (v. 9), hanno lo scopo di illustrare «il principio» della nuova alleanza che noi assaporiamo e gustiamo nei «segni» dell'Eucaristia: parola, pane e vino.

# Canto al Vangelo

Alleluia. Dio ci ha chiamati mediante il Vangelo, / per entrare in possesso della gloria / del Signore nostro Gesù Cristo. Alleluia.

# Dal Vangelo secondo Giovanni Gv 2,1 -11 [traduzione più letterale nei brani «discussi»]

¹In quel tempo, *nel giorno terzo* [testo letterale], vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c'era la *madre* di Gesù. ²Fu invitato alle nozze anche Gesù con i suoi discepoli. ³Venuto a mancare il vino, la *madre* di Gesù gli disse: «Non hanno vino». ⁴E Gesù le rispose: *«Che cos'è per me e per te, Donna? Non è* [forse] *giunta già la mia ora?*». ⁵Sua *madre* disse ai *servitori* [lett.: *diaconi*]: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela». ⁶Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei Giudei, contenenti ciascuna da ottanta a centoventi litri. <sup>7</sup>E Gesù disse loro: «Riempite d'acqua le anfore»; e le riempirono fino all'orlo. <sup>8</sup>Disse loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene a *colui che dirige il banchetto*». Ed essi gliene portarono. <sup>9</sup>Come ebbe assaggiato l'acqua diventata vino, *colui che dirigeva il banchetto* - il quale non sapeva da dove venisse, ma lo sapevano i servitori che avevano preso l'acqua - chiamò lo sposo ¹⁰e gli disse: «Tutti mettono in tavola il vino buono all'inizio e, quando si è già bevuto molto, quello meno buono. Tu invece hai tenuto da parte il vino buono finora». ¹¹Questo, a Cana di Galilea, fu l'inizio dei segni compiuti

da Gesù [lett.: Gesù operò questo principio dei segni]; egli manifestò la sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui. **Parola del Signore.** Lode a te, o Cristo.

# Spunti di riflessione

Il materiale che offriamo oggi non è materia di omelia, ma spunti di riflessione, integrati con l'appendice dove diamo un saggio, appena accennato, di esegesi nel contesto del tempo di Gesù; tali spunti possono anche impegnare la vita intera. Il brano, infatti, è inesauribile e sfugge a qualsiasi tentativo di «possesso». Esso è una «prospettiva» sulla nuova alleanza alla luce e in compimento di quella antica. Si guarda al futuro approfondendo il passato. La memoria di ciò che è stato diventa alimento del desiderio di ciò che sarà.

Come sempre nel vangelo di Gv, anche nel racconto delle nozze di Cana ci troviamo di fronte a due livelli di lettura: quello materiale e quello più profondo che dobbiamo scoprire oltre le parole, oltre l'ovvio. Il primo livello è presto liquidato perché si tratta di uno sposalizio come tanti a cui viene invitato Gesù con i suoi discepoli e sua madre. Il testo non dice il motivo di questo invito: se per ragioni di parentela o di fama del giovane rabbì. Al tempo di Gesù il matrimonio si svolgeva sempre di *martedì*, perché secondo la *Mishnàh*<sup>3</sup> il matrimonio va celebrato «*il 3° giorno*», dopo il sabato, per due motivi:

- a) Nel 3° giorno della creazione (Gen 1, 9-13) Dio riserva due benedizioni: 1) alla terra appena creata e 2) ai germogli fecondi che la terra produce. Il giorno della doppia fecondità è il giorno più adatto per celebrare la fecondità dei figli d'Israele.
- b) Nel 3° giorno, il Signore si è manifestato ai figli d'Israele per dare loro la Legge, al Sinai, come è scritto: «Va' dal popolo e santificalo, oggi e domani: lavino le loro vesti e si tengano pronti per il terzo giorno, perché nel terzo giorno il Signore scenderà sul monte Sinai, alla vista di tutto il popolo» (Es 19,10-11.16). Come Yhwh, lo Sposo, si lega alla sua sposa, Israele, mediante la Legge, nel 3° giorno, così, a imitazione di Dio, anche i figli d'Israele che acquistano una sposa<sup>4</sup>.

Il 3° giorno è anche un tema che attraversa tutta la Scrittura<sup>5</sup>, limitandoci qui a richiamarne solo altri tre esempi: in questo giorno *Abramo* sacrificò Isacco (cf Gen 22, 4), *Giona* fu salvato dal pesce (cf Gn 2,1)<sup>6</sup> e la regina *Ester* si presentò ad Assuèro per salvare il suo popolo (cf Est 4,16; 5,1)<sup>7</sup>. L'espressione temporale iniziale «il terzo giorno»<sup>8</sup>, collega l'intero racconto a quanto precede, che è strutturato nello schema settimanale sulla filigrana di Gen 1 nel racconto della creazione secondo la versione della tradizione sacerdotale. Ecco lo schema:

Gv 1,1: In principio Lo schema «In principio + 6 giorni» è un evidente richiamo allo schema della creazione, per cui le nozze di Cana che concludono questo schema sono Gv 2,:1 Il terzo giorno l'annuncio di una nuova creazione.

Le nozze di Cana sono collegate anche con ciò che segue perché, nel racconto della guarigione del servo del centurione romano (Gv 4,46-54), si fa espressamente riferimento all'acqua cambiata in vino a Cana: «Andò dunque di nuovo a Cana di Galilea dove aveva cambiato l'acqua in vino... Questo fu il secondo segno, che Gesù fece quando

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf *Kethubòth, 1.* Per la complessa questione della datazione e le varie interpretazioni, cf BROWN, *Giovanni*, vol 1, 125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Un altro motivo di ordine pratico che imponeva la scelta del martedì, era il fatto che il tribunale si riuniva il giorno dopo, per cui era possibile accedervi subito dopo la prima notte di nozze, in caso che la sposa non fosse stata trovata vergine. Per i due dati, cf Frédéric Manns, *Il Giudaismo. Ambiente e memoria del Nuovo Testamento*, Edizioni Dehoniane, Bologna 1995, 85; Id., *Jésus, fils de David*, Médiaspaul, Paris 1994, 72; per la questione del computo del *terzo giorno* nel contesto di Gv 1 cf Juan Mateos – Juan Barreto, *Il vangelo di Giovanni. Analisi linguistica e commento esegetico*, Cittadella Editrice, Assisi 1982, 133 e Aristide Serra, *Contributi dell'antica letteratura giudaica per l'esegesi di Giovanni 2,1-12 e 19,25-27*, Edizioni Herder, Roma 1977, 29-44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nella Bibbia greca, detta la **LXX**, che era la Bibbia di riferimento dei cristiani delle origini ed è quella utilizzata dal NT, l'espressione ricorre 27x nella forma attributiva più corrente, cioè con la ripetizione dell'articolo sia davanti all'aggettivo sia davanti al nome «tē¹ trìtē¹ tē¹ hēmèra¹ – nel terzo giorno» (cf Gen 22,4; 34,25; 40,20; 42,18; Es 19,16, Lv 7,18; 19,7; Nm 7,24; 19,12.24; 29, 20; 31,19; Gdc 20,30; 1Re 30,1; 2Re 1,2; 1Re 3,18; 12,12.24; 2Re 20,5.8; 2Cr 10,12; Est 5,1; 1Mac 11,18; Os 6,2 parla espressamente di risurrezione e salvezza) e 2x soltanto si trova l'altra forma attributiva, più elegante, con un solo articolo, cosicché l'aggettivo resta incluso tra questo e il nome: «tē¹ trìtē¹ hēmèra¹ – nel terzo giorno» (Gen 31,22; 40,20).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sulla descrizione fantasiosa, ma suggestiva, della permanenza di Giona nel ventre del pesce, cf MEIR GENTILI – Rav SHLOMO BEKHOR (traduzione di), *Il libro di Giona*, Milano 1996, 43 (commento a Gn 2,1 nota 1).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Secondo *Rashì* il 3° giorno coincideva con il 1° giorno di *Pesàch*: cf Rav SHLOMO BEKHOR (a cura di), *Meghillà di Estèr*, Milano 1996, 31 (commento a 5,1, nota 1).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nel NT l'espressione greca «tē<sup>i</sup> hēmèra<sup>i</sup> tē<sup>i</sup> trìtē<sup>i</sup>» si trova solo in Gv 2,1 e si chiama «hàpax legòmenon – una sola volta detto», segno che esprime un pensiero originale dell'autore che intende dire qualcosa di particolare.

tornò dalla Giudea in Galilea»<sup>9</sup>. Non basta. Bisogna ancorare il racconto anche al suo contesto remoto che per i primi cristiani era inevitabilmente l'AT. Sintetizzando al massimo perché il breve spazio di un'omelia non ci consente di più, ci limitiamo a dire che il racconto delle nozze di Cana deve essere letto alla luce di Es 19-24 dove viene descritto il dono della *Toràh* sul monte Sinai perché Gv intende fare il parallelo tra Gesù e Mosè.

- a. Es 19, 3.20: Dio convoca (ekàlesen/chiamò) Mosè sulla montagna;
  - Gv 2,2: Gesù è invitato (eklêthē/fu chiamato) alle nozze.
- b. Es 19,25: Mosè *scese* (katèbē) dalla montagna (anche vv. 10. 21. 24);
  - Gv 2,12: Gesù, dopo le nozze, scese (katèbē) a Cafarnao.
- c. Es 19,10: ordine al popolo di *purificarsi/santificarsi* (gr.:aghnìzō; ebr.: kadòsh) per due giorni;
  - Gv 2,6: le sei giare di pietra sono per la purificazione (katharisnòn).
- d. Es 19,8: il popolo *farà* tutto quello che Yhwh ha detto; *Gv 2,5: i servi* devono fare *tutto quanto Gesù dirà loro*<sup>10</sup>
- e. Es 19,9: Dio si manifesta nella densità della *nube* (paraghìnomai en stýlo<sup>i</sup> nephèlēs);
  - Gv 2,11: Gesù manifestò la sua gloria (ephanèrōse tēn dòxan autoû).
- f. Al Sinai Dio scrive la Toràh su *tavole di pietra* (Es 24,12; 31,18; 34,1.4); A Cana vi sono *sei giare di pietra* che giacciono a terra (Gv 2,6).
- g. Es 19,9: la rivelazione di Dio ha anche come obiettivo *credere* a Mosè (hìna... ho laòs kài sòi istèusōsin); *Gv 2,11: con la rivelazione della gloria di Gesù, i discepoli* credono *in lui* (kài epìsteusan eis autòn hoi mathētài autoû).
- h. Ex. 19,3.7.25: Mosè media tra Dio e il popolo;
  - Gv 2,1.3.5: La madre-Israele, Maria, media il dono della Nuova Alleanza: («stava lì anche la madre di Gesù... la madre di Gesù gli dice... disse la madre ai servi (lett.: ai diàconi...).

Al tempo di Gesù il matrimonio non era solo una festa sociale, ma principalmente un *memoriale della storia della salvezza*, e nessun ebreo osservante poteva rifiutare un invito di matrimonio, perché era l'occasione per compiere la prima opera di misericordia in ricordo di Dio che unì Adamo ed Eva. Partecipare al matrimonio significava, dunque, imitare il comportamento di Dio. È importante sottolineare questi aspetti per comprendere la dinamica con cui il IV Vangelo struttura il racconto, all'interno della stessa cultura e mentalità<sup>11</sup>.

Secondo l'usanza del tempo, la sposa era «acquistata» nel senso nobile del termine, dallo sposo e trasportata solennemente dalla casa del padre alla casa dello sposo. Sia la letteratura rabbinica che i Padri della Chiesa giocano con il nome della cittadina «Cana» che è soggetta ad alcune e suggestive interpretazioni perché in ebraico il nome significa «acquisto»: in questo senso il nome stesso sarebbe un indizio di senso<sup>12</sup>.

In questo contesto si collocano i due appellativi riferiti a Maria: l'evangelista la chiama «Madre» e Gesù si rivolge a lei col titolo di «donna». Nel vangelo di Giovanni, l'attribuzione di ruolo a una persona (qui «madre» al posto del nome «Maria», ben conosciuto dall'apostolo), indica che il lettore si trova di fronte ad un personaggio simbolico che rappresenta qualcosa d'altro o di più grande. Per capire ciò che l'autore vuole dire bisogna fare attenzione ai primi due versetti: «Al terzo giorno, vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e *c'era la madre di Gesù*. <sup>2</sup>Fu invitato alle nozze anche Gesù con i suoi discepoli» (Gv 2,1-2). Il contesto è quello delle nozze, cioè dell'alleanza del Sinai: dentro questa alleanza «*c'era la madre di Gesù*», mentre Gesù non fa parte di questa alleanza perché è solo «invitato». La prova di ciò sta nella risposta che Gesù dà alla madre: «non è ancora giunta la mia ora»

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Tecnicamente si chiama «macro-inclusione» perché lega i due miracoli, uno al principio e uno alla fine dell'intera sezione che si potrebbe definire «Da Cana [nozze] a Cana [guarigione]» (cf FRANCIS JOHN MOLONEY, *The Gospel of John*, (Sacra Pagina Series 4; Liturgical Press, Collegeville [Montgomery] 1998, 63-65; FRÉDERIC MANNS, *L'Évangile de Jean à la lumière du judaïsme*, Franciscan Printing Press, Jerusalem, 16).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> In Es 19,8, il popolo s'impegna prima a *fare* e solo dopo ad *ascoltare* tutto quanto Yhwh ordinerà (pànta hòsa èipen hò theòs poiêsomen kài akousòmetha), esattamente come in Gv 2,5 dove la madre ordina ai servi di «fare quello che vi dirà – hò àn lèghēi hýmin poiêsate) e i servi eseguono prontamente. Un altro sottofondo biblico può essere illuminante a riguardo: Gen 41,55 quando il Faraone invia il suo popolo affamato da Giuseppe, dicendo loro: «Tutto quanto egli vi dirà fate[lo]».

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Frederic Manns, Jésus, fils de David, Médiaspaul, Paris 1994, 71.

<sup>12</sup> Secondo Es 19,5, con l'alleanza del Sinai, Israele diventa «possesso/proprietà» di Dio, aspetto che anche la tradizione giudaica mette in evidenza (*Libro dei Giubilei* 16,17; *Midrash Mekilta di R. Ismael* a Es 15,16). Dal canto suo Origene, nel suo commento al Vangelo di Giovanni, interpreta il toponimo con il significato di «possesso» facendolo derivare dal verbo *qanàh* che in ebraico ed aramaico significa «proprietà/possesso», ben sapendo che «per Giovanni le parole geografiche hanno spesso un senso teologico» (FRÉDÉRIC MANNS, *L'évangile de Jean à la lumière du Judaïsme*, Franciscan Printing Press, Jerusalem 1991, 99). Per KAREL HANHART «The Structure of John 1,35-4,54», in *Studies in John presented to Prof. Dr. J. N. Sevenster*, Leiden 1970, 43 (nota 3), Gv in questo uso del toponimo s'ispirerebbe a Is 11,11 dove compare l'infinito costrutto *leqinôt – per acquistare*. Se questa ipotesi fosse vera si potrebbe anche stabilire un nesso nascosto tra «Cana/possesso» e «hòi ìdioi/i suoi» che è un altro filone proprio di Gv (cf 1,11.41; 4,44; 5,18; 10,3; 13,1; 15,19). Secondo la Mekilta di R. Ismaèl a Es 19,11 ogni israelita fu battezzato nell'acqua della purificazione e gli furono rimessi i peccati. Tutti si purificarono e lavarono le loro vesti prima della teofania al Sinai (Es 19,1-2), così come tutti furono purificati e lavati nelle acque del Mar Rosso (cf Es 20,18).

(Gv 2,4). Vi sono quindi chiaramente due «tempi»: quello dell'antica alleanza, a cui appartiene la Madre, e il tempo *dell'ora* che non è ancora arrivata, l'ora della nuova alleanza, a cui appartiene Gesù insieme ai suoi discepoli, che si compirà solo alla fine sulla croce, quando Gesù verserà dal costato «sangue e acqua» (Gv 19,34), cioè il vino della nuova alleanza nel suo sangue.

Nel matrimonio ebraico gli sposi, nel momento culminante del rito, bevono il vino dallo stesso bicchiere per simboleggiare le nozze dell'alleanza tra Dio e il popolo Israele. Non è possibile celebrare l'alleanza nuziale perché «Venuto a mancare il vino, la madre di Gesù gli disse: "Non hanno vino"» (Gv 2,3). Se manca il vino, mancano le nozze, manca l'amore, manca la vita. Qui la Madre rappresenta l'intero Israele; infatti l'espressione «Non hanno vino» non si riferisce agli sposi, dove la sposa è del tutto assente, ma al popolo che è abbandonato a se stesso, senza più l'alleanza, senza lo sposo, senza l'amore, senza la fecondità. Israele è un popolo sterile.

Nel brano domina il vino, che nella tradizione biblica è sinonimo di gioia, di festa come si legge nel Ct che tutta la tradizione giudaico-cristiana interpreta allegoricamente come il canto dell'alleanza nuziale tra Yhwh e il suo popolo. In questo canto straordinario il vino è citato 8 volte sempre in un contesto erotico-amoroso che trasporta la sposa-Israele verso lo Sposo-Dio (cf Ct 1,2.4; 2,4; 4,10; 5,1; 7,3.10; 8,2): «Mi ha introdotto nella cella del vino e il suo vessillo su di me è amore» (Ct 2,4). Il *Targùm* così commentava questo versetto al tempo di Gesù in sinagoga: «L'Assemblea d'Israele disse: Il Signore mi fece salire alla casa di studio della scuola del Sinai perché imparassi la Legge dalla bocca di Mosè, il grande scriba<sup>13</sup>. E l'ordinamento dei suoi precetti accolsi su di me con amore, e dissi: tutto quello che il Signore ha ordinato lo farò, e obbedirò».

Il tema del vino/vigna ha anche una valenza messianico-escatologica (cf Is 55,1; Ger 2,24; Am 9,13-15; Zc 9,17), perché la venuta del Messia è vista come una festa nuziale dove il vino abbonda in misura straripante: il profeta Amos dice che «dai monti stillerà il vino nuovo e colerà giù per le colline» (Am 9,13)<sup>14</sup>, mentre Isaia descrive un sontuoso banchetto senza eguali (cf Is 25,6-8; cf 55,1)<sup>15</sup>.

L'apocrifo dell'AT, *Apocalisse di Baruc* (sec. II d.C.), presenta la vigna come «l'albero che sedusse Adamo» e che Dio maledisse, strappando la vite e annegandola nel diluvio universale. Noè però, dopo il diluvio, piantò tutte le piante che trovò, compresa la vite, ma prima di piantarla, memore della rovina del patriarca Adamo, chiese a Dio consiglio. Dio gli suggerì di piantarla: «Lévati, Noè, pianta la vite, poiché così dice il Signore: l'amarezza in essa verrà mutata in dolcezza, e la maledizione che è in essa diverrà benedizione; e quanto verrà tratto da lei, diverrà il sangue di Dio; e come attraverso di lei l'umanità ha attirato la dannazione, così essi attraverso Gesù Cristo, l'Emmanuele, riceveranno con essa la loro chiamata verso l'alto e il loro ingresso nel paradiso» (4,15)

Un altro apocrifo del sec. II a.C., il libro di *Enoc*, anch'esso del genere delle apocalissi, prefigura l'era messianica come un tempo di abbondanza strepitosa che descrive come una inondazione di vino:

«La terra darà i suoi frutti diecimila volte tanto e in una vite saranno mille tralci e un tralcio farà mille grappoli e un grappolo farà mille acini e un acino farà un kòr di vino [350 litri, ndr]. E coloro che avevano avuto fame saranno deliziati e, ancora, vedranno meraviglie ogni giorno. Venti infatti usciranno da davanti a me per portare ogni mattina odore di frutti profumati e, al compimento del giorno, nubi stillanti rugiada di guarigione. E accadrà in quel tempo: scenderà nuovamente dall'alto il deposito della manna e in quegli anni ne mangeranno perché loro sono quelli che sono giunti al compimento del tempo. E accadrà dopo ciò: quando il tempo della venuta dell'Unto sarà pieno ed egli tornerà nella gloria, allora tutti coloro che si erano addormentati nella speranza di lui risorgeranno. E accadrà in quel tempo: saranno aperti i depositi nei quali era custodito il numero delle anime dei giusti ed esse usciranno e la moltitudine delle anime sarà vista insieme, in un'unica assemblea di un'unica intelligenza, e le prime gioiranno e le ultime non si dorranno. Sapranno infatti che è giunto il tempo di cui è detto: è il compimento dei tempi. Le anime degli empi, invece, quando vedranno tutte queste cose, allora soprattutto si scioglieranno. Sapranno infatti che è giunto il loro supplizio ed è venuta la loro perdizione» (2Baruc XXIX,3-XXX,5; cf Ireneo, Adv Haer. V, 33,3)<sup>16</sup>.

All'osservazione della Madre preoccupata, in quanto rappresentante del patto del Sinai, che manchi il vino dell'alleanza, Gesù risponde in modo strano: [Letteralmente:] «Donna cosa a me e a te?» (= Donna, che vuoi da me? oppure Donna, che t'importa?). Il termine «donna» significa «moglie», cioè donna sposata. Qual è il senso di questa

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Sul Sinai come scuola cf *Pirqè/Massime* di R. Elièzer XLVI: «Mosè passò quaranta giorni sul monte: e stava seduto davanti al Santo – benedetto Egli sia – come un discepolo sta seduto davanti al suo maestro».

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> È possibile che i monti e le colline siano un'allegoria per indicare i Patriarchi e le Matriarche: l'abbondanza del vino nell'era messianica sarà il riscatto di tutta la storia d'Israele perché alla gioia della nuova Alleanza parteciperanno anche i Patriarchi e le Matriarche, cioè tutto il popolo di ieri e di domani.

<sup>15</sup> Anche il Ct si proietta in un contesto messianico quando la sposa conduce lo sposo nella casa della madre: «Ti condurrò e ti farò entrare nella casa di mia madre e tu mi insegnerai: ti darò da bere del vino aromatico, del succo del mio melograno» che il Targum commenta: «Io ti condurrò, o Re Messia, e ti farò entrare nel mio Tempio; e tu m'insegnerai a temere il Signore e a camminare nelle sue vie. Là ci nutriremo... e berremo il vino vecchio tenuto in serbo nei suoi grappoli fin dal giorno che fu creato il mondo». Il vino è creato da Dio nei giorni della creazione e conservato per il grande giorno del Messia (cf *Talmud di Babilonia Berakot* 34b = BSanhedrin 99°; *Jlqut Chimoni* a Gen 2,8). In Gv 2,10 l'architriclino (= colui che dirige il banchetto) rimprovera lo sposo con parole identiche: «Tu hai tenuto in serbo il vino buono fino ad ora».

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> PAOLO SACCHI (a cura di), *Apocrifi dell'Antico Testamento*, vol. I, Milano, TEA 1990, 302-203 (traduzione di P. Bettiolo).

attribuzione alla «Madre»? È semplice: la Madre rappresenta la fedeltà all'alleanza mosaica: essa è il popolo fedele che attende il riscatto, aspettando il Messia. Essa, la Madre, infatti, darà a Israele il Messia, il Lògos eterno che «in principio era presso il Padre». Per capirlo bisogna citare altri tre testi in cui ricorre l'appellativo.

Il 1° riguarda la Samaritana al pozzo di Giacobbe: «Credimi, donna, viene l'ora in cui né su questo monte né a Gerusalemme adorerete il Padre» (Gv 4.21). La Samaritana «non ha marito», ma «ne hai avuti cinque e quello che hai ora non è tuo marito» (Gv 4,17-18). La «donna» Samaritana non è sposata, è adultera, è la sposa infedele che ha molti amanti (cf Os 2,4-7.19), ma che il Messia riporta alla «vera adorazione» di Dio (cf Gv 4,21). Il 2° personaggio è Maria di Màgdala che piange perché è rimasta «vedova» del suo Signore «Hanno portato via il mio Signore» (Gv 20,13). L'espressione «Mio Signore», in ebraico (*ba'alî*) e in aramaico (*marî* o *mar'î*) significa «Mio sposo/marito mio». Maria di Màgdala rappresenta il popolo/sposa della nuova alleanza che aspira all'alleanza definitiva.

Nel chiamare la madre con titolo di «Donna», Gesù mette in evidenza la condizione in cui si trova il popolo dell'alleanza del Sìnai che ha perduto tutto in un lungo processo di allontanamento da Dio. Con lui «giunge l'ora», il tempo della ricostruzione della nuova alleanza prevista da Geremia (cf Ger 31,31)<sup>17</sup>. In questo senso e in questo contesto, come abbiamo già anticipato, un altro elemento rafforza questa interpretazione: come abbiamo già anticipato nell'introduzione al vangelo, salta immediatamente alla vista che queste nozze sono caratterizzate dalla totale assenza della sposa, mentre lo sposo è citato solo una volta (Gv 2,9), in forma anonima, per essere rimproverato dal responsabile del banchetto perché non ha saputo valutare la quantità e la qualità del vino. In poche parole lo sposo è accusato di superficialità e pressappochismo. Perché in un racconto di nozze sono assenti i due protagonisti, cioè la sposa e lo sposo? Poiché in Gv nulla deve essere dato per scontato bisogna capirne il senso.

La Madre, che è «donna», s'identifica con Israele e fa sue le parole che il popolo pronunciò davanti al dono dell'alleanza: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela» (Gv 2,5), che è l'eco perfetta del Sinai: «Tutto il popolo rispose insieme e disse: "Quanto il Signore ha detto, noi faremo"» (Es 19,8). Non solo, ma con queste parole la «donna» rimanda anche al patriarca Giuseppe che salva l'Egitto dalla carestia e dalla morte. Le nozze di Cana sono «il segno» che è finito il tempo della vedovanza e della carestia perché arriva l'ora del Lògos, dell'abbondanza della Parola. All'inizio dei sette anni di carestia «Il faraone disse a tutti gli Egiziani: "Andate da Giuseppe; fate quello che vi dirà"» (Gen 41,55). Giuseppe è il capostipite del popolo della Giudea, ora rappresentato da Gesù, il capostipite del nuovo popolo («fu invitato Gesù con i suoi discepoli») a cui la Madre/donna rinvia i servi per dare inizio all'abbondanza delle nuove nozze.

In tutta la tradizione biblica l'alleanza è descritta come uno sposalizio tra Dio e il suo popolo **Israele** descritto come una *sposa*<sup>18</sup>. Il Ct e da parte sua il midrash *Cantico Rabbà* 2,4 equiparano la *Toràh* al vino e il Sinai diventa la cantina dove Dio conserva la Toràh-vino per la festa delle nozze messianiche.<sup>19</sup> In questo contesto messianico di alleanza, la madre, i servi e le giare, oltre il loro senso storico proprio, diventerebbero simbolo dell'antica alleanza (tavole di pietra/giare di pietra) e rappresentanti del popolo d'Israele e dell'umanità che guardano a Gesù come Messia e salvatore.

Le anfore «di pietra», necessarie per la purificazione, sono sei, cioè al modo ebraico «7-1». Se il numero sette è indice di totalità, il numero sei è il numero dell'imperfezione e dell'incompiutezza infatti esse sono vuote e sono «adagiate per terra» (secondo il testo greco), cioè inadatte al loro scopo. Inoltre sono riempite «fino all'orlo», cioè la novità della nuova alleanza in Gesù trabocca e deborda, compiendo così l'abbondanza messianica di cui parla la tradizione giudaica (v. più sotto). Le anfore per la purificazione sono inefficienti perché sono vuote e inattive. Non basta essere religiosi e osservare i riti prescritti per entrare nella dinamica dell'amore nuziale. La religione del

<sup>17</sup> Gv 2,4 è uno dei versetti più tormentati del NT. La Bibbia-Cei 1974 traduce: «Che ho da fare con te, o donna? Non è ancora giunta la mia ora»; quella del 2008: «Donna, che vuoi da me? Non è ancora giunta la mia ora». Se però restiamo al testo greco originale, vediamo che le cose non stanno così. L'autore non vuole mettere in contrapposizione il figlio con la madre, altrimenti non avrebbe senso ciò che segue: la madre che, come se niente fosse, invita i servitori a fare quello che Gesù avrebbe detto di fare, per cui lei «sapeva» cosa avrebbe fatto e Gesù, dal canto suo, interviene senza problema. Il testo, al contrario, dice che tra madre e figlio c'è «sintonia», quanto meno per l'autore che sta prospettando un «simbolismo» forte con l'alleanza del monte Sìnai e, secondo noi deve essere tradotto così: «Che cos'è per me e per te, Donna? Non è [forse] giunta già la mia ora?». Nella seconda parte del versetto, infatti, «ούρō» non è un avverbio di tempo, ma la congiunzione interrogativa negativa «ou» rafforzata, ampliata in «ούρō». L'interrogativa negativa introdotta da «ού-pō» vuole risposta affermativa. In questo modo la risposta di Gesù è lineare con la domanda della madre e coerente con quello che sta per fare: «Non è [forse] giunta già la mia ora?». In altre parole, Giovanni descrive uno sposalizio dove la sposa è assente, il suo posto è assunto dalla «madre» che rappresenta il popolo in attesa del Messìa; adesso il Messìa è arrivato e compie l'alleanza del Sìnai e si mette all'opera, tirando fuori il vino dalla cantina del Sinai (v. sotto nota 19), che il Padre aveva tenuto in serbo per «l'ora della salvezza» che è «già» arrivata.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Is 1,21; 62,5; 62,5: Ger 2,32; 3.1; Ez 16; 23; Os 1-3, ecc.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> «Il Sinai è la cantina dove fin dalla creazione del mondo è stato tenuto in serbo per Israele il vino delizioso della Legge: "Disse l'Assemblea d'Israele: Il Santo – benedetto egli sia - mi ha condotto alla grande cantina del vino, cioè al Sinai…» (Ct R 2,12; cf Nm R 2,3; Pr 9,5). In Gv 2,10 vi è un accenno a questa cantina, quando l'arcitriclino rimprovera lo sposo di avere *conservato* il vino eccellente fino ad ora («tu hai conservato il vino buono fino ad ora – sý tetêrekas tòn kalòn òinon hèōs àrti»).

dovere esclude, piuttosto che includere, nel rapporto con Dio. L'alleanza si consuma nell'amore, la religione nei rituali. Una Chiesa che fa sentire sempre inadeguati, la Chiesa della paura e dell'obbligo, fa mancare il vino della gioia, fa naufragare le nozze tra Dio e il suo popolo. Bisogna purificare il concetto che abbiamo di Dio per imparare il volto suo svelato in Gesù. Bisogna andare alle nozze per superare il rito del dovere da compiere come se Dio si potesse comprare con il culto e con una religiosità esteriore.

Inizia una nuova èra perché dalle anfore vuote non esce l'acqua della purificazione, cioè della religione del dovere, ma il vino «bello» del Messia, il vino della festa che deve assaggiare «chi dirige il banchetto». In greco si usa il termine «architriclìno – architriclìnos» (Gv 2,8), che era il responsabile della festa. Poiché la festa durava diversi giorni, egli sovrintendeva a tutto, preoccupandosi che non mancassero il cibo e il vino facendo sì che la festa si svolgesse in modo ordinato e soddisfacente. Ancora una volta ci troviamo non davanti ad un nome, ma ad una funzione e dunque ad una rappresentanza. Egli rappresenta «l'arcisacerdote», cioè il Sommo sacerdote e i capi del popolo che avrebbero dovuto accorgersi della mancanza di vino e dell'alleanza, invece fanno festa e non si rendono conto di ciò che sta accadendo sotto i loro occhi.

Per tre volte è citata nel brano la Madre (Gv 2,1.3.5) e per tre volte è citato l'architriclino (Gv 2,8-9), il quale non solo non si accorge che manca il vino dell'alleanza, ma protesta con lo sposo e chiede conto della novità. Egli guarda talmente al passato che non ammette alcuna novità nel futuro suo e del popolo. Somiglia a quei tradizionalisti che nei tempi contemporanei non vedono l'azione di Dio che essi relegano solo nei tempi andati. Il popolo (la madre) si rende conto della realtà, i capi sono ciechi e non sanno cogliere la «Shekinàh – Dimora/Presenza» di Dio nella storia (cf Mt 15,14; 23,16), impedendo l'incontro con Dio e la sua alleanza (cf Lc 11,52). Come la storia dimostra abbondantemente, spesso i capi religiosi sono un ostacolo alla conoscenza di Dio perché essi impongono a Dio il loro modo di pensare, tutto rivolto al passato, teso alla custodia delle «tradizioni», non sapendo che non sono stati convocati per essere custodi di un museo, ma pastori per condurre il popolo sui pascoli verdi della Parola di Dio che si manifesta negli avvenimenti della Storia e nelle persone che s'incontrano. La fede è il regno dell'incarnazione, non il regime della nostalgia del passato. Dio ha parlato ieri, come parla oggi e come anche parlerà domani. Spetta a noi saper discernere la sua Parola nel tessuto delle parole umane. Senza paura, senza confusione.

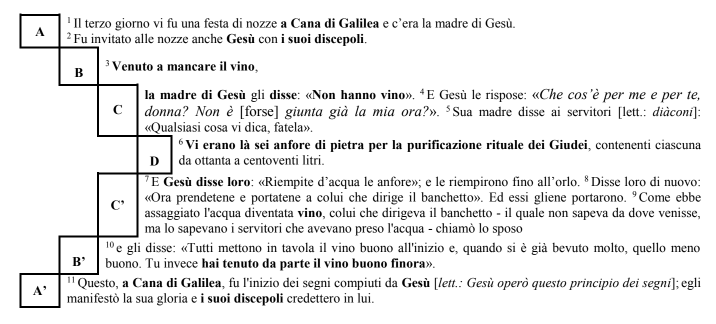
L'architriclìno «chiamò lo sposo» (Gv 2,9): avrebbe dovuto essere il momento culminante del racconto: «Ecco lo sposo! Andategli incontro!» (Mt 25,6); invece diventa un momento inconsistente di ordinaria banalità. C'è lo sposo che porta il vino «bello», di una qualità mai assaporata, e lui parla di ubriachi e di strategie per risparmiare sul vino con accorgimenti da negoziante. A questo punto l'evangelista ci consegna la sua lettura con un'espressione che in italiano ha un suono stridente: «Questo principio dei segni fece Gesù in Cana di Galilea e manifestò la sua gloria e cominciarono a credere in lui i suoi discepoli» (Gv 2,11). Le nozze di Cana sono il nuovo monte Sinai dove ora si manifesta la «Gloria – Dòxa/Kabòd» di Gesù. Siamo quindi nel campo della rivelazione e della comunicazione: una nuova Toràh è pronta per noi.

I vangeli sinottici riportano **ventinove miracoli** di Gesù e di questi solo due ne ricorda il IV vangelo: 1) la moltiplicazione dei pani (cf Gv 6,1-14) e 2) la camminata sulle acque (cf Gv 6,16-21). Al contrario nel IV vangelo troviamo cinque miracoli importanti, di cui non vi è traccia nei sinottici, tra cui le nozze di Cana (cf Gv 2,1-11)<sup>20</sup>. Dobbiamo però aggiungere che il termine *miracolo* è equivoco perché noi lo intendiamo secondo la nostra razionalità: nel senso di *fatto* che supera le leggi della natura. Tranne il miracolo del paralitico di Betzatà (cf Gv 5,1-47) dove ricorre due volte il termine tecnico «èrga – opere», negli altri quattro racconti Gv usa il termine «sēmèia – segni» (cf Gv 2,11; 4,48.54; 9,16; 11,47), che è una chiave di lettura dell'intero IV vangelo. Il «miracolo» di Cana potrebbe essere definito come programmatico o «protòtipo»<sup>21</sup> perché introduce al vangelo, cioè alle *opere* che Gesù fa e attraverso le quali manifesta la sua *gloria*, come dice espressamente in 2,11: «Questo principio dei segni fece Gesù in Cana di Galilea e manifestò la sua gloria e i suoi discepoli incominciarono a credere in lui», dove troviamo in relazione tre elementi: i segni, la gloria, la fede. Senza la fede non si possono vedere i «segni» che Gesù opera e nello stesso tempo i segni sono indizi che conducono a «vedere» la sua gloria.

Alla luce di tutto questo possiamo ora guardare con un colpo d'occhio la struttura globale del racconto e vedere l'importanza che essa ha per Giovanni, nell'economia di tutto il vangelo. Il brano ha una struttura concentrica che dimostra l'impianto del pensiero che l'autore vuole dimostrare, mettendo al centro di tutto le giare di pietra, chiaro riferimento alle tavole della Toràh che erano di pietra:

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Gli altri quattro miracoli sono: la guarigione del figlio dell'ufficiale regio a Cana-Cafarnao (Gv 4,46-54); la guarigione del paralitico di Betzatà (Gv 5,1-9 [1-47]); la guarigione del cieco nato (Gv 9,1-7 [1-41]); la risurrezione di Lazzaro (Gv 11,33-44 [33-47]).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> XAVIER LÉON-DUFOUR, *Lettura dell'Evangelo secondo Giovanni*, 4 voll., Cinisello Balsamo 1990-1998, qui vol. 1, 292. RINALDO FABRIS, *Giovanni*, Borla, Roma 1992, 211-212.



L'acqua cambiata in vino per la gioia è prefigurata dall'acqua del Nilo che è cambiata in sangue per la morte (Es 4,9; cfr 7,14-25), e il racconto potrebbe essere, oltre che un midràsh di Es 19, anche di Es 4 per mettere in relazione la schiavitù della morte in Egitto e la libertà della Toràh al Sinai. Sulla croce Gesù suderà acqua e sangue e nel suo sangue laverà i figli dell'antica e della nuova alleanza. Con ogni probabilità l'intero racconto deve mettersi in relazione a Es 4 dove Dio affida tre segni a Mosè prima di mandarlo allo scontro con il Faraone: il bastone mutato in serpente, la mano divenuta lebbrosa e l'acqua mutata in sangue. Ne accenniamo solo perché questa ipotesi suggestiva comporterebbe un lungo esame dei testi che rimandiamo ad altra occasione. Qui ci basti dire il senso generale del racconto che ci apre prospettive straordinarie per la fede e la testimonianza: non si tratta tanto del matrimonio, quanto della nuova Alleanza che inaugura i tempi nuovi nell'umanità di Cristo come ripresa e compimento dell'Alleanza del Sinai che ora è restaurata e compiuta: la nuova umanità, noi tutti, siamo invitati alle nozze di Dio con il suo popolo che ora raccoglie tutti i popoli.

Il banchetto eucaristico a cui partecipiamo è la nostra Cana dove il vino è mutato in sangue e il pane nel corpo del Signore, i segni nuovi della nuova alleanza che ci abilitano ad andare nel mondo ed essere anche noi segni visibili di nuzialità e di gioia. Qual è questa nuova alleanza? Mentre l'antica alleanza era basata sulla legge e l'uomo doveva meritare l'amore di Dio e si sentiva sempre indegno, ecco le anfore per la purificazione, nella nuova alleanza l'amore viene donato, viene regalato e l'uomo deve soltanto accoglierlo. Questa è la buona notizia portata da Gesù.

Credo o Simbolo degli Apostoli<sup>22</sup>

Crediamo in *Dio Padre*, creatore del cielo e della terra; [Pausa: 1-2-3] e in *Gesù Cristo, suo unico Figlio*, nostro Signore, [Pausa: 1-2-3] il quale fu concepito di Spirito Santo, nacque da Maria Vergine, [Pausa: 1-2-3] patì sotto Ponzio Pilato, fu crocifisso, morì e fu sepolto; [Pausa: 1-2-3] discese agli inferi; il terzo giorno è risuscitato da morte; [Pausa: 1-2-3] salì al cielo, siede alla destra di Dio Padre onnipotente: di là verrà a giudicare i vivi e i morti. [Pausa: 1-2-3] Crediamo nello *Spirito Santo*, la santa Chiesa cattolica, la comunione dei santi, la remissione dei peccati, la risurrezione della carne, la vita eterna. Amen.

Preghiera universale [Intenzioni libere]

#### MENSA DELLA PAROLA FATTA PANE E VINO

Segno della pace e presentazione delle offerte.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Il Simbolo degli Apostoli, forse è la prima formula di canone della fede. Esso riassume fedelmente la fede degli Apostoli. Nella chiesa di Roma era usato come formula-simbolo battesimale, come testimonia Sant'Ambrogio: «È il Simbolo accolto dalla Chiesa di Roma, dove ebbe la sua sede Pietro, il primo tra gli Apostoli, e dove egli portò l'espressione della fede comune» (Explanatio Symboli, 7: CSEL 73,10 [PL 17, 1196]; v. commento in CATECHISMO DELLA CHIESA CATTOLICA [CCC], 194). Narra una leggenda molto antica che in un giorno di Pentecoste, prima di divedersi e andare per le vie del mondo, gli apostoli si sarebbero riuniti e ognuno dei dodici avrebbe pronunciato una formula, dando vita alla professione di fede che la Chiesa assunse come formulario tecnico-liturgico. Di questa origine leggendaria si hanno testimonianze in molti Padri della Chiesa e scrittori successivi (SANT'AMBROGIO [sec. IV], Epistola 52,5: PL1 6,1174A; RUFINO D'AQUILEIA [410]; Expositio Symboli 2: CCL 20,134-135; PSEUDO-AGOSTINO [sec. VI]: Sermo 240,1: PL 39,2189).

[Di solito questo momento della celebrazione eucaristica è chiamato col termine «OFFERTORIO». Non è esatto, anzi è molto equivoco. Questa parte si chiama correttamente «PREPARAZIONE DELLE OFFERTE», in quanto si predispone l'Altare, il Pane e il Vino insieme alla partecipazione di ciascuno per immergerci come Assemblea nel mistero dell'Incarnazione: il Lògos/Parola che abbiamo proclamato e ascoltato diventa «Carne» (cf Gv 1,14), fragilità di Dio che si lascia «spezzare» e nutrimento dei credenti che l'assumono come «Viatico» di vita. Il vero «OFFERTORIO» avverrà alla fine della preghiera Eucaristica, al momento della «DOSSOLOGÌA», quando offriremo il Figlio al Padre con la forza dello Spirito e saremo certi, solo allora, che «l'offerta» sarà compiuta e finita.]

Entriamo nel *Santo dei Santi* presentando i doni, ma prima, lasciamo la nostra offerta e offriamo la nostra riconciliazione e concediamo il nostro perdono, senza condizioni, senza ragionamenti, senza nulla in cambio. Seguendo la tradizione ambrosiana, ci scambiamo adesso il segno di Pace, prima di presentare le offerte all'altare. Non è un gesto «stilizzato» e nemmeno un saluto di cortesia con i vicini. Esso è un «gesto profetico» e un impegno missionario perché esprime la tensione di uscire dall'isolamento di se stessi per aprirsi agli altri che riconosciamo come «presenza di Dio». Non è solo augurio, ma impegno di portare nel mondo e ovunque vivremo, durante la prossima settimana, parole e gesti, pensieri e scelte di Pace, come frutto maturo di questa santa Eucaristia. Fidiamoci e affidiamoci reciprocamente come insegna il vangelo:

«Se dunque tu presenti la tua offerta all'altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all'altare, va' prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono» (Mt 5,23-24).

Solo così possiamo essere degni di presentare le offerte e fare un'offerta di condivisione. Riconciliamoci tra di noi con un gesto o un bacio di Pace perché l'annuncio degli angeli non sia vano.

La Pace del Signore sia con Voi

E con il tuo Spirito.

Invochiamo il dono della pace che ci siamo scambiati su di noi, sulle persone che amiamo, che ci fanno soffrire, sulle nostre famiglie, sulla Chiesa e sul mondo, dicendo **tutti insieme**:

Signore Gesù Cristo, che hai detto ai tuoi apostoli: "Vi lascio la pace, vi do la mia pace", non guardare ai nostri peccati, ma alla fede della tua Chiesa e donale unità e pace secondo la tua volontà. Tu che vivi e regni per tutti i secoli dei secoli. Amen.

Come segno profetico, scambiamoci un vero e autentico gesto di pace nel Nome del Dio della Pace.

[La raccolta ha un senso profetico-sacramentale di condivisione di tutta la comunità per la comunità, specialmente con chi ha bisogno]

Presentazione delle offerte [la benedizione sul pane e sul vino è tratta dal rituale ebraico]

Benedetto sei tu, Signore, Dio dell'universo; dalla tua bontà abbiamo ricevuto questo pane e questo vino, frutti della terra, della vite e del lavoro dell'uomo e della donna; li presentiamo a te, perché diventino per noi cibo e bevanda di vita eterna.

Benedetto nei secoli il Signore.

Preghiamo perché il nostro sacrificio sia gradito a Dio, Padre onnipotente.

Il Signore riceva dalle tue mani questo sacrificio a lode e gloria del suo nome, per il bene nostro e di tutta la sua santa Chiesa.

Preghiamo (sulle offerte). Concedi a noi tuoi fedeli, Signore, di partecipare degnamente ai santi misteri, perché ogni volta che celebriamo questo memoriale del sacrificio del Signore si compie l'opera della nostra redenzione. Per Cristo nostro Signore. Amen.

# PREGHIERA EUCARISTICA II

(detta di Ippolito, prete romano del sec. II)

Prefazio del Matrimonio I: Il Matrimonio, sacramento grande in Cristo e nella Chiesa

Il Signore sia con voi **E con il tuo spirito.** In alto i nostri cuori **Sono rivolti al Signore.** Rendiamo grazie al Signore, nostro Dio **È cosa buona e giusta.** 

È veramente cosa buona e giusta nostro, dovere e fonte di salvezza, rendere grazie sempre e in ogni luogo a te, Signore, Padre santo, Dio onnipotente ed eterno, per Cristo nostro Signore.

Santo, Santo, Santo, il Signore Dio degli eserciti. Kyrie, elèison, Christe, elèison. Pnèuma, elèison. I cieli e la

terra sono pieni della tua gloria. Kyrie, elèison.

Tu hai stabilito con il tuo popolo un patto nuovo, perché in Cristo, morto per la nostra redenzione e gloriosamente risorto, l'umanità diventi partecipe della sua vita immortale e coerede della gloria nei cieli.

«Il terzo giorno ci fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c'era la madre di Gesù.  $^2$ Fu invitato alle nozze anche Gesù con i suoi discepoli» (Gv 2,1).

Nell'alleanza tra l'uomo e la donna ci hai dato l'immagine viva dell'amore di Cristo per la sua Chiesa, e nel sacramento nuziale riveli il mistero ineffabile del tuo amore.

Nella Cana dell'Eucaristia Gesù *opera il principio dei segni*, manifesta la sua gloria nella luce della sua Parola e noi, suoi discepoli, crediamo in lui (cf Gv 1,11).

E noi, uniti agli angeli e ai santi, proclamiamo senza fine l'inno della tua gloria:

Osanna nell'alto dei cieli. Benedetto nel Nome del Signore colui che viene. Kyrie, elèison, Christe, elèison, Pnèuma, elèison!

Padre veramente santo, fonte di ogni santità, santifica questi doni con l'effusione del tuo Spirito, perché diventino per noi il corpo e il sangue di Gesù Cristo nostro Signore.

Questa tua santa Assemblea, simbolo dei popoli in cammino, contempla la tua giustizia e la Chiesa la tua gloria; tu doni il Nome nuovo di figli di Dio (cf Is 62,2)

Egli, offrendosi alla sua passione, prese il pane e rese grazie, lo spezzò, lo diede ai suoi discepoli, e disse: «PRENDETE, E MANGIATENE TUTTI: QUESTO É IL MIO CORPO OFFERTO IN SACRIFICIO PER VOI».

Noi, la santa Gerusalemme, radunata attorno al Signore Gesù, siamo una magnifica corona nella tua mano, un diadema regale nella palma di te, nostro Dio (cf Is 62,3)

Dopo la cena, allo stesso modo, prese il calice e rese grazie, lo diede ai suoi discepoli, e disse: «PRENDETE, E BEVETENE TUTTI: QUESTO È IL CALICE DEL MIO SANGUE PER LA NUOVA ED ETERNA ALLEANZA, VERSATO PER VOI E PER TUTTI IN REMISSIONE DEI PECCATI».

Non siamo più una terra «Devastata», ma il «Compiacimento» del tuo Nome perché ci hai accolti nel tuo popolo che hai preparato come una Sposa per la santa Eucaristia. (cf Is 62,4).

«FATE QUESTO IN MEMORIA DI ME».

Cantiamo a te, Signore, un canto nuovo, cantiamo a te, o Cristo, da tutta la terra. Cantiamo nella santa Assemblea e benediciamo il tuo Nome, o Altissimo (cf Sal 96/95, 1-2).

Mistero della Fede.

Maranà thà! Vieni, Signore! Celebriamo la tua morte e risurrezione, attendiamo il tuo ritorno.

Celebrando il memoriale della morte e risurrezione del tuo Figlio, ti offriamo, Padre, il pane della vita e il calice della salvezza, e ti rendiamo grazie per averci ammessi alla tua presenza a compiere il servizio sacerdotale.

La madre dice ai diàconi: "Qualsiasi cosa vi dica, fatela"... Quanto hai detto, Signore, lo eseguiremo e vi presteremo ascolto (cf Gv 2,5; Es 24,7).

Ti preghiamo: per la comunione al corpo e al sangue di Cristo lo Spirito Santo ci riunisca in un solo corpo.

«Vi sono diversità di carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversità di ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti» (1Cor 12,4-6).

Ricòrdati, Padre, della tua Chiesa diffusa su tutta la terra: rendila perfetta nell'amore in unione con il Papa..., il Vescovo..., le persone che amiamo e che vogliamo ricordare... e tutto l'ordine sacerdotale che è il popolo dei battezzati.

«A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene comune» (1Cor 12,7).

Ricòrdati dei nostri fratelli, che si sono addormentati nella speranza della risurrezione e di tutti i defunti che affidiamo alla tua clemenza... ammettili a godere la luce del tuo volto.

Diamo al Signore, noi famiglie dei popoli della terra, gloria e potenza, diamo a te, Signore, la gloria del tuo nome» (Sal 96/95,7-8).

Di noi tutti abbi misericordia: donaci di aver parte alla vita eterna, insieme con la beata Maria, Vergine e Madre di Dio, con gli apostoli e tutti i santi e le sante, che in ogni tempo ti furono graditi: e in Gesù Cristo tuo Figlio canteremo la tua gloria.

Come un giovane sposa una vergine, così il nostro creatore sposa te, o santa Assemblea d'Israele; come gioisce lo sposo per la sposa, così il tuo Dio gioirà per te, o santa Chiesa, casta meretrice (cf Is 62, 5).

#### **DOSSOLOGIA**

[È il momento culminante dell'Eucaristia: è questo il vero «OFFERTORIO» perché ora sappiamo che il Padre non può rifiutare l'offerta del Figlio che l'Assemblea orante presenta perché sia effusa in BENEDIZIONE sull'universo intero. L'Amen che conclude la dossologia è conclusivo di tutta la Preghiera Eucaristica e dovrebbe essere proclamato con solennità e non biascicato come un sospiro di sollievo. Dicono le cronache liturgiche che nei primi secoli, quando l'Assemblea conclude il «Per Cristo...» con l'Amen, tremavano le colonne delle chiese. Il valore dell'Amen è la solenne professione di fede nella Santa Trinità che si è rivelata nella Parola, che è divenuta Carne, che si è data nutrimento e che ora si appresta a divenire testimonianza.<sup>23</sup>]

# PER CRISTO, CON CRISTO E IN CRISTO, A TE, DIO PADRE ONNIPOTENTE, NELL'UNITÀ DELLO SPIRITO SANTO, OGNI ONORE E GLORIA PER TUTTI I SECOLI DEI SECOLI. LITURGIA DI COMUNIONE

*Padre nostro in aramaico o in greco* (Mt 6,9-13)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Sul significato biblico, giudàico e liturgico del termine «Amen», cf PAOLO FARINELLA, *Bibbia, Parole, Segreti, Misteri*, Il Segno dei Gabrielli Editori, San Pietro in Cariano (VR) 2008, 87-100.

[Gesù ha insegnato il «Padre nostro» nella sua lingua materna, parlata da Maria e Giuseppe, la lingua aramaica. La Chiesa primitiva di Paolo, e subito dopo la Chiesa missionaria, l'ha tradotto in greco, e in questa lingua si pregava anche a Roma. È buona cosa per noi pronunciarlo nelle stesse lingue per non dimenticare mai che Gesù è Ebreo per sempre e noi siamo spiritualmente semiti, così come la Chiesa apostolica è nata in oriente e si è immediatamente aperta alla lingua e alle culture diverse dal giudaismo<sup>24</sup>.]

Ci facciamo voce di tutta l'umanità, consapevoli che ogni volta che preghiamo il *Padre* qualificandolo come «nostro», noi impegniamo la nostra fraternità all'accoglienza cosciente e attiva di tutti, senza escludere alcuno in ragione della lingua, razza, religione, cultura e provenienza. Nessuno può invocare Dio come «Padre nostro» se nutre sentimenti razzisti o se definisce qualcuno con l'insulto di «extracomunitario» perché nella Casa del Padre tutti sono «comunitari», cioè figli allo stesso modo, con gli stessi doveri e gli stessi diritti. La preghiera del «Padre *nostro*» è l'antidoto contro ogni forma di razzismo, di pregiudizio e di paura, diversamente ci escludiamo da soli dalla universale paternità di Dio. Questo è il grande impegno di civiltà: Dio è Padre di tutti e tutti sono tra loro fratelli e sorelle, senza distinzione di razza, sesso, religione e cultura.

Padre nostro in aramaico o in greco. Idealmente riuniti con gli Apostoli sul Monte degli Ulivi, preghiamo:

Padre nostro che sei nei cieli, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra.

Dacci oggi il nostro pane quotidiano e rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori, e non abbandonarci alla tentazione, ma liberaci dal male.

Avunà di bishmaià, itkaddàsh shemàch, tettè malkuttàch, tit'abed re'utach, kedì bishmaià ken bear'a. Lachmàna av làna sekùm iom beiomàh ushevùk làna chobaienà, kedì af anachnà shevaknà lechayabaienà, veal ta'alìna lenisiòn, ellà pezèna min beishià. Amen!

Oppure in greco

Padre nostro, che sei nei cieli, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra.

Dacci oggi il nostro pane quotidiano e rimetti a noi i nostri debiti, come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori, e non abbandonarci alla tentazione, ma liberaci dal male.

Pàter hēmôn, ho en tôis uranôis, haghiasthêto to onomàsu, elthètō hē basilèiasu, ghenēthêtō to thelēmàsu, hōs en uranô kài epì ghês.

Ton àrton hēmôn tòn epiùsion dòs hēmîn sêmeron, kài àfes hēmîn tà ofeilêmata hēmôn, hōs kài hēmêis afêkamen tôis ofeilètais hēmôn kài mê eisenènkē<sup>i</sup>s hēmâs eis peirasmòn, allà hriûsai hēmâs apò tû ponērû. Amen.

Liberaci, o Signore, da tutti i mali, concedi la pace ai nostri giorni; e con l'aiuto della tua misericordia, vivremo sempre liberi dal peccato e sicuri da ogni turbamento, nell'attesa che si compia la beata speranza, e venga il nostro Salvatore Gesù Cristo.

# Tuo è il regno, tua la potenza e la gloria nei secoli.

[Il presidente dell'Assemblea lascia cadere un pezzetto di pane nel vino come segno duplice segno dell'umanità e della divinità uniti nella persona del Signore Gesù e come simbolo dell'unione di Cristo con la sua Sposa, la Chiesa:]

Il Corpo e il Sangue di Cristo, uniti in questo calice, siano per noi cibo di vita eterna.

[Intanto l'Assemblea proclama:]

Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo, abbi pietà di noi. Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo, abbi pietà di noi. Agnello di Dio, che togli i peccati del mondo, dona a noi la pace.

Beati gli invitati alla cena del Signore. Ecco l'Agnello di Dio, che toglie i peccati del mondo.

O Signore, non sono degno/a di partecipare alla tua mensa: ma di' soltanto una parola e io sarò salvo/a.

Antifona alla comunione Gv 2,11

Gesù manifestò la sua gloria in Cana di Galilea e i suoi discepoli credettero in lui.

Il corpo di Cristo. Amen.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Anche per il «Padre nostro», vale quanto abbiamo detto per il segno della croce iniziale: la traslitterazione non è quella scientifica, ma pratica, per aiutare la pronuncia in modo semplice.

# Dopo la Comunione: Dalla Vita di Frate Ginepro di Assisi,

Tanta pietà avea a' poveri frate Ginepro e compassione, che quando vedea alcuno che fosse mal vestito o ignudo, di subito toglieva la sua tonica o lo cappuccio del suo abito, e davalo a quel povero; e però il guardiano gli comandò per obbedienza ch'egli non desse a veruno povero tutta la sua tonica o parte del suo abito. Avvenne caso che, a pochi dì passati, iscontrò un povero quasi ignudo, domandando a frate Ginepro limosina per lo amore di Dio; a cui con molta compassione frate Ginepro disse: "Carissimo, io no ho ch'io ti possa dare se non la tonica, e ho dal mio guardiano, per la obbedienza, ch'io non la possa dare a persona, né parte dell'abito; ma se tu me la cavi di dosso, io non ti contraddirò". Non disse a sordo; ché di subito questo povero gli cavò la tonica a rovescio, e vassene con essa, lasciando frate Ginepro ignudo. E tornando al luogo, fu addomandato dov'era la tonica. Risponde: "Una buona persona la mi cavò di dosso e andòssene con essa". E crescendo in lui la virtù della pietà, non era contento di dare tanto la sua tonica, ma dava libri, paramenti, mantella, e ciò che gli veniva alle mani dei frati dava ai poveri. E per questa cagione i frati non lasciavano le cose in pubblico, però che frate Ginepro dava ogni cosa per l'amore di Dio. A laude di Cristo. Amen.

Preghiamo (dopo la comunione). Infondi in noi, o Padre, lo Spirito del tuo amore, perché nutriti con l'unico pane di vita formiamo un cuor solo e un'anima sola. Per Cristo nostro Signore. Amen

#### Berakàh/Benedizione e saluto finale

Il Signore che manifestò la sua gloria a Cana di Galilea è con tutti voi. E con il tuo spirito.

Il Signore delle genti benedice il suo popolo nella santa alleanza del suo sangue.

Egli è l'Alfa e l'Omèga, il Principio e il Fine, che manifestò la sua gloria a Cana.

Sia benedetto il suo Nome manifestato alle genti e invocato nel segno della nuzialità.

Il Signore rivolga il suo sguardo su di noi e ci doni il suo Spirito di Amore.

Il Signore rivolga il suo Volto su di noi e ci doni la Pace della sua giustizia.

Il Signore sia sempre davanti a noi per guidarci con il Patto della Alleanza.

Il Signore sia sempre dietro di noi per purificarci da ogni male con la sua Parola.

Il Signore sia sempre accanto a noi per confortarci e consolarci nel segno della Madre.

E la benedizione della tenerezza del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, discenda su tutte le genti di ogni lingua, popolo, nazione, cultura e su di voi e con voi rimanga sempre. **Amen!** 

La messa è finita come atto di culto, continua nella testimonianza della vita. Andiamo incontro al Signore che viene e manifestiamo la sua Gloria con gioia.

Nella forza dello Spirito Santo rendiamo grazie a Dio e viviamo nella sua Pace.

Domenica 2ª Tempo Ordinario-C – Parrocchia di S. M. Immacolata e S. Torpete © *Nota: L'uso di questi commenti è consentito citandone la fonte bibliografica* Paolo Farinella, prete – 20-01-2019 – San Torpete – Genova

# APPENDICE A DOMEMICA 2 TEMPO ORDINARIO-C

#### Alcune osservazioni esegetiche su Gv 2,1-121: le nozze di Cana

Offriamo alcune suggestioni (non tutte) esaminando il testo versetto per versetto come sussidio allo studio perosnale e alla riflessione spirituale. Il brano è inesauribile e solo su di esso si potrebbero fare dieci corsi di esercizi spirituali, e anche allora lo avremmo solo scalfito. Mai come ora comprendiamo che veramente ogni Parola di di Dio ha settanta significati. Lo schema di riferimento nel contesto del IV vangelo, dove inserire il brano delle nozze di Cana, è il seguente (rileviamo solo la

Lo schema di riferimento nel contesto del IV vangelo, dove inserire il brano delle nozze di Cana, e il seguente (ri prima parte che interessa direttamente, tralasciando lo schema delle altre cinque parti<sup>25</sup> che riproduco di seguito:

# 1, 1-51: Introduzione:

1, 1-18: Prologo

1, 19-51: Vocazione dei discepoli

#### 2, 1-4, 59: I due primi segni ovvero da Cana a Cana:

| A.          | Gv 2, 11-12: Prima manifestazione della gloria a <b>Cana</b> |             |                                                                                |  |  |
|-------------|--------------------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|             | В.                                                           | Gv 2        | v 2, 13-25: Il segno del tempio e l'annuncio del <b>nuovo tempio</b>           |  |  |
|             |                                                              | C.          | Gv 3, 1-21: <i>Dialogo con Nicodemo</i> : Rinascita dall'acqua e dallo Spirito |  |  |
|             |                                                              | <b>C</b> '. | Gv 3, 22-36: <b>Dialogo di Giovanni Battista</b> con i suoi discepoli          |  |  |
|             | В'                                                           | Gv 4        | , 1-42: Dialogo con la Samaritana sul <b>nuovo culto</b>                       |  |  |
| <b>A</b> '. | A'. Gv 4, 43-51: Il secondo segno di <b>Cana</b>             |             |                                                                                |  |  |

Gv2, 1: (lett.): «E nel terzo giorno avvenne uno sposalizio in Cana di Galilea, e la madre di Gesù era là».

1) L'espressione *e avvenne* ricorre 529x nella LXX e 60x nel NT. Spesso è utilizzata per introdurre un evento nuovo o una svolta repentina nell'evolversi dei fatti o una novità imprevista (solo per Gv cf 3,25; 7,43; 10,19).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Cf Frederic Manns, L'évangile de Jean à la lumière du Judaïsme, Franciscan Printing Press, Jerusalem 1991, 16-

- 2) Il termine *sposalizio* (*gàmos*) è un hapax in Gv (cioè ricorre una volta sola in tutto il vangelo), mentre i Sinottici (cf Mt 8,11; 22,2; 25,1; Lc 12,36) lo usano per descrivere il Regno di Dio.
- 3) Le citazioni geografiche, in Gv, sono di estrema importanza: non hanno quasi mai una funzione solo topografica, ma usano la topografia come veicolo teologico. La citazione di *Cana* in Gv 2,1 fa inclusione (= parallelo) con Gv 2,11, ma si collega anche con Gv 4,46 (il 2° segno di Cana, dove è ricordato espressamente il segno *dell'acqua mutata in vino*). L'espressione «in Cana *di* Galilèa» qui e in 2,11 è usata con la stessa costruzione locativa col valore di genitivo *corografico*<sup>26</sup>) e con la fine del Vangelo, in 21,2, che presenta Cana come patria di Natanaèle.
- 4) L'abbinamento del verbo e dell'avverbio «era... là» è tipica di Gv (9x in 2,1.6; 3,23; 4,6; 5,5; 6,22; 10,40; 12,2; 19,42). L'uso dell'avverbio locativo «là» ritorna anche in 2,6 per creare un parallelo tra la *Madre* e le *giare*: se tutt'e due erano «là» non è forse perché esprimono l'appartenenza alle nozze dell'alleanza antica del popolo d'Israele (rappresentato dalla *donna*) e dalla Toràh scritta su tavole di *pietra* (rappresentata dalle giare)?<sup>27</sup>.
- 5) Maria è chiamata sempre «la madre di...»<sup>28</sup> Gesù (7x: Gv 2,1.3.5.12; 19,25.26.27; cf Gv 6,42). Per Gv è un titolo prettamente *cristologico*, come *cristologica* è la prospettiva di tutta la scena. Maria, figura del popolo nuziale dell'antica alleanza, ora è presente alle nuove nozze di Dio con l'umanità, che sono simboleggiate nelle nozze di due giovani di Cana: Maria deve incoronare il figlio nel segno *dell'acqua-vino* e accompagnarlo fino **all'ora suprema della nozze**, l'ora del sangue e dell'acqua di 19,34. Riguardo alla parentela, Gesù è descritto da Gv come «unigenito del Padre» (Gv 1,14.18), «Figlio di Dio» (Gv 1,34.49) e «Figlio di Giuseppe» (Gv 1,45) per cui ora abbiamo un nuovo rapporto di parentela, preludio dei tempi nuovi: inizia l'èra della maternità della Chiesa, la sposa, che genera la nuova umanità immagine del Figlio.

#### Gv 2, 2: «Fu chiamato/invitato poi tanto Gesù quanto i suoi discepoli»

- 1) Il verbo kalèō io chiamo/convoco in Gv è un *hapax*, sebbene sia un verbo di vocazione/rivelazione; questa unicità si può spiegare se si accetta la tesi di Serra<sup>29</sup>, che lo pone in relazione con Es 19,3, da dove appare il contesto immediato di una rivelazione solenne: «e Mosè salì sulla montagna di Dio e Dio lo chiamò dalla montagna dicendo...». Del parallelo tra Gesù e Mosè abbiamo già parlato più sopra.
- 2) Gv 20,30 afferma che Gesù fece segni e prodigi davanti ai suoi discepoli, i quali così ricevono un rilievo notevole nella sua opera. I discepoli *storici* (per Gv sono gli antesignani dei *discepoli* di tutti i tempi) ascoltano la rivelazione e l'accolgono (cf Gv 1,36.41.45), a differenza del mondo e delle tenebre (cf Gv 1, prologo, *passim*); essi, inoltre, incontrano il Cristo che promette loro la visione dei cieli aperti (cf Gv 1,51). Ho già accennato che la scala di Giacobbe è messa dal giudaismo contemporaneo in relazione alla scala che conduce al Sinai. Come a dire che i discepoli sono "ri-creati" e rappresentano la nuova umanità, che a differenza di Adamo il quale si chiude in sé stesso, *vengono e vedono* dove abita il Messia (cf Gv 1,39), fino a diventare loro stessi possesso/proprietà, dono del Padre al Figlio (cf Gv 17,2.6.7.24). Anche in Es 19 il popolo è messo in risalto dal fatto che vede la gloria di Dio, perché Dio si manifesta davanti a tutto il popolo.

# Gv 2, 3: «ed essendo venuto meno il vino, dice la madre di Gesù verso di lui: vino non hanno [più]»

- 1) L'espressione in tutta la Bibbia ricorre 24x. È il vino dell'alleanza che è finito, come se Israele avesse esaurito tutte le scorte, anche quelle conservate nel deposito per il futuro. Lo stesso senso troviamo per la moltiplicazione dei pani in Mc 8,16, dove alla mancanza di cibo corrisponde una sovrabbondanza di pane tanto che ne avanza anche per il futuro: in Gv il vino per le nozze nuove dell'umanità, in Mc il pane per 4.000 persone circa<sup>30</sup>.
- 2) La madre si rivolge a Gesù con un «presente» (non hanno), che sottolinea il coinvolgimento e anche l'immediatezza della situazione che appare contemporanea nel momento in cui è annunciata. La madre non intende il vino dell'alleanza, ma si ferma alle apparenze delle cose e si preoccupa del piano materiale. Ella rappresenta Israele che prende coscienza di non avere più il vino e vorrebbe ripararvi con i mezzi umani.
- 3) La stessa costruzione troviamo in Gv 11, nella risurrezione di Lazzaro: dopo la notizia della malattia/morte, Gesù sembra ritardare apposta la sua partenza per mettere in rilievo quello che farà dopo.

# Cana

- 1. Presentazione del fatto
- 2. manca qualcosa (vino)
- 3. la Madre se ne fa carico
- 4. le nozze sono al terzo giorno

#### Lazzaro

- 1. Presentazione dell'ambiente di amicizia
- 2. manca qualcosa (la salute): c'è l'infermità
- 3. gli amici se ne fanno carico
- 4. al terzo giorno Gesù si mette in cammino

Gv 2,4: «Dice a lei Gesù: Che cosa a me e a te, donna; ancora non è giunta la mia ora»

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Il genitivo corografico (dal greco «chòros – luogo» e «chôra – paese» si quando si vuole indicare una determinata regione o luogo specifico; esso ha sempre il genitivo (cf BDR § 164, 3 n. 7 e § 261 n.7); per la localizzazione e la disputa tra Kefr Kenna e Khirbet Qana, cf Brown, *Giovanni*, vol 1, 126; JULIAN HERROJO RODRÍGUEZ, "Pero ¿Dónde estaba Caná de Galilea?", in *Tierra Santa* 739 (1999, Julio-Agosto) 175-182; Id., "Nuevas aportaciones para el estudio de Khirbet Qana", *LA* 48 (1998), 345-356; Id., *Cana de Galilea y su localización. Un examen critico de las fuentes* (Cahiers del la *Revue Biblique* 45), Gabalda et Cie, Paris 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Cf Juan Mateos – Juan Barreto, *Il vangelo di Giovanni. Analisi linguistica e commento esegetico*, Cittadella Editrice, Assisi 1982, 133 e 137.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ancora oggi in Oriente presso gli Arabi, *madre di*... è titolo onorifico, perché la maternità dà alla donna un *nome nuovo*. Nel Ct, lo sposo [il re Salomone], nel giorno delle nozze, è incoronato dalla madre (Ct 3,11; cf Frédéric Manns, *Jésus, fils de David*, Médiaspaul, Paris 1994, 72).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Cf Aristide Serra, *Contributi dell'antica letteratura giudaica per l'esegesi di Giovanni 2,1-12 e 19,25-27*, Edizioni Herder, Roma 1977, 119.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Cf RAYMOND EDUARD BROWN, Giovanni, vol. 1, Cittadella Editrice, Assisi 2005, 127.

- 1) L'espressione «che cosa a me e a te» può assumere almeno quattro significati e ciascuno ha un riferimento in altre situazioni letterarie. Qui, poiché la mancanza del vino non dipende né dalla madre né da Gesù, il senso più logico sembra essere: «lascia perdere, non t'impicciare, non è un nostro problema» (lo stesso atteggiamento troviamo in 2Sam 16,10 e 2Sam 19,23).
- 2) Gesù chiama la madre con l'appellativo di «donna» come farà anche dalla croce in Gv 19,25-27, formando così un parallelo tra l'inizio e la conclusione del vangelo:

| Gv  | che cosa a me e a te, donna?   | Gv    | dice alla padre: <b>Donna</b> , ecco il figlio tuo. E da |
|-----|--------------------------------|-------|----------------------------------------------------------|
| 2,4 | ancora non è giunta la mia ora | 19,26 | quell'ora [la] prese con sé [Giovanni]                   |

- 3) Gesù pone una tensione particolare nel parlare della «sua ora». È più importante questa che il vino, aspetto materiale a cui sembra fermarsi la madre. Gesù cerca di innalzare la madre ad un livello superiore: dal senso evidente a quello nascosto, dall'apparenza alla prospettiva salvifica, perché adesso l'«ora» di Gesù, che non è ancora arrivata, coincide con il «tempo» di Dio, il quale irrompe nella storia a portare le nozze nuove. Gesù chiede a sua madre un salto di qualità: dal vino del banchetto al vino della Rivelazione, che troverà il suo pieno compimento nell'«ora» suprema della morte e della gloria. Ouesto modo di procedere è tipico di Giovanni<sup>31</sup>.
- 4) Questa piena corrispondenza, sottolineata anche dal duplice accenno all'«ora», obbliga a leggere il segno di Cana alla luce di Gv 19,25-27, **l'ora della glorificazione suprema** e anche **l'ora** in cui il *discepolo* accoglie con sé la *madre*. La funzione della Madre, a Cana, precede e anticipa la nuova alleanza che è donata **nell'ora di Gesù**. Per Gv è evidente che Maria è il simbolo del popolo di Dio, la rappresentante dei poveri di Yhwh, fedeli all'alleanza, alla tradizione e alla fede dei padri. Ella è il passaggio del compimento dall'antica alla nuova alleanza<sup>32</sup>. Gv, infatti, accanto a Maria, come rappresentante del popolo eletto, nomina anche Abramo (cf Gv 8,39), Mosè (cf Gv 5,39), Isaia (cf Gv 12,41) e Giovanni Battista (cf Gv 3,27). Tutta l'antica economia è presente ed è convocata alle nuove nozze.
- 5) Gesù usa spesso e normalmente il titolo «donna» come appellativo affettuoso (cf Gv 4,41; 8,10; 20,13; Mt 15,28; Lc 13,12). Non è, pertanto, un titolo dispregiativo. Esso fa inclusione con 19,26 che è il testo più importante (in ambedue le occorrenze vi è l'accenno all'ora). Qui Maria non è tanto la madre del figlio, ma la *donna* in quanto tale e nel piano di salvezza. Il mistero della donna (problema mai risolto nel giudaismo e anche in tutte le altre religioni) si illumina e si chiarisce ai piedi della croce. Da Cana al Calvario, vi è un'unica prospettiva: quella della salvezza, o meglio della storia della salvezza, o ancora, se si preferisce, della salvezza che si fa storia, attraverso il mistero della *donna* che pone un sigillo all'incarnazione di Dio e alla manifestazione definitiva della *Gloria*. La *donna-Madre* assurge a simbolo complessivo dell'umanità intera, vedova, abbandonata e desolata, che accetta il piano nuziale di Dio e dice il suo "si!" *nell'ora suprema* dell'immolazione e dell'ignominia, 1'ora sacramentale della *ri*nascita della nuova umanità: come è presente, maternamente, alle nozze simboliche di Cana, così ai piedi della Croce è affidata e ricevuta come Madre della *nuova umanità-figlia-chiesa-sposa*.
- 6) In Gv 2,4 sembra che Gesù non voglia aderire alla richiesta della Madre. Lo stesso schema si trova anche in Gv 11, quando, dopo avere appreso che Lazzaro è malato, Gesù, appositamente, ritarda la sua partenza. L'espressione usata da Gesù per rispondere a sua madre è un'espressione biblica e varia a seconda del contesto (cf Gs 22,24; Gd 11,12; 2Sam 16,10; 19,23; 1Re 18,18; 2Re 3,13; 9,18; 2Cr 35,21; Os 14,9; Ger 2,18; nel NT è messa in bocca ai demoni che si oppongono a Gesù che li scaccia: cf Mc 1,24; 5,7; Mt 8,29; Lc 4,34; 8,28)<sup>33</sup>. Generalmente l'espressione comporta un rifiuto come risposta alla domanda. Ora tra Gesù e sua Madre vi è *tensione riguardo all'ora*, non *riguardo al vino*. Maria si ferma al significato materiale di *carenza di vino*, mentre Gesù opera un'inversione di prospettiva, proiettando una normale (banale anche) situazione su un piano di fede<sup>34</sup>. *Non è solo mancanza di vino*. Sembrerebbe che Gesù dicesse: Lo *sposo* è pronto, le *nozze* sono preparate e *continua a mancare* la sposa, *continua a mancare* l'alleanza (senso del verbo al *presente indicativo*). L'espressione traduce letteralmente l'ebraico «cosa a me e a te? *màh ly walak?*<sup>35</sup>

<sup>31</sup> Cf Gv 2,19-22; 3,3-4; 4,13-14,31-32,34; 6,26-27; 11,11-14.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Un altro elemento importante, nel contesto della rappresentanza del popolo eletto, sta nel fatto che il racconto della passione, dove la *donna*, Maria, ha un presenza rilevante, è racchiuso nell'inclusione del «giardino» (Gv 18,1; 19,41), chiaro riferimento al «giardino di Eden» della creazione (Gen 2,8), dove sovrasta «in mezzo» l'albero della vita e l'albero della conoscenza del bene e del male, così come Gesù, che, giunto al Calvario, viene crocifisso insieme a due malfattori, uno a destra e uno a sinistra con «Gesù in mezzo». Il riferimento alla condizione originaria dell'umanità non è fuor di luogo, se si tiene conto della tradizione rabbinica che celebra la bellezza di Eva, la prima madre: "La mère des vivants, étant dans la proximité de l'absolu, rayonnait la beauté de Dieu. Dieu revêtit la vivante de vingt-quattre ornements, qui ne sont autres que les pierres précieuses d'Ez 28,13. La beauté d'Ève était telle qu'elle séduisit le serpent. Irénée connaissait cette légende juive. Un écho indirect de cette tradition retentit dans la légende de la beauté d'Israël au pied du Sinaï, lorsque la loi lui fut donnée. Paul, dans ses lettres, orchestre ces traditions quand il fait allusion à la beauté de l'Église de Corinthe e de l'Église d'Ephèse. Dans le portrait de Marie toutes ces traditions sont intégrées... Elle n'est pas seulement un modèle féminin, mais un modèle d'humanité...Marie est l'exemplaire et le symbole de l'humanité rachetée" (FREDERIC MANNS, *Jésus, fils de David*, Médiaspaul, Paris 1994, 73).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Per le varie interpretazioni dell'espressione, nella Scrittura, cf Juan Mateos – Juan Barreto, *Il vangelo di Giovanni. Analisi linguistica e commento esegetico*, Cittadella Editrice, Assisi 1982, 134; Brown, *Giovanni*, vol. 1, 127-128.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> "Le Christ qui tient un pareil langage n'est pas celui de l'histoire, c'est celui de la foi et les paroles qu'il prononce ne sont pas dites à Marie, mais à la 'femme' de l'Apocalypse [v. Ap 12], à la communauté d'Israël, mère du Messie" (ALFRED LOISY, *Le Quatrième Evangile*, Alphonse Picard et Fils Editeur, Paris 1903, 275).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Cf Gdc 11,12; 1Re 17,18; 2Re 3,13; 2Cr 35,21; 1 Esd 1,24, che la LXX traduce sempre con τί ἐμοὶ καὶ σοι; per il NT cf Mc 5.7 e Lc 8,28. Per l'omissione della copula cf BDR § 127 n. 4.

# Gv 2, 5: «Dice la madre di lui ai diàconi: Quello che vi dirà fate[lo]»

- 1) Il termine διακονοις potrebbe rimandare ad At 6,1 e Lc 22,27 (tra gli studiosi c'è però discussione)<sup>36</sup>. In Gv 12,26 il termine è in relazione al discepolo che serve Gesù in un contesto di gloria. I «diàconi» entrano in scena senza alcuna presentazione. Il termine ha un sapore liturgico e nel contesto sarebbe stato meglio usare «servi doûloi», ma Gv non lo fa, segno che vuol dare un senso specifico all'azione compiuta: siamo di fronte ad atto liturgico, un gesto di Dio.
- 2) «Quello che vi dirà, fate» è, quasi sicuramente, una rilettura di Gen 41,55 e Es 19,8:

|                                                                                                       |                                  | Gen 41,55                                                        | n 41,55  Il faraone disse poi a tutti gli Egiziani: Andate da Giuseppe e quello che vi dirà fate[lo] |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Gv 2,4                                                                                                | Qualsiasi cosa vi dica, fate[la] | In Gen 41,55 manca l'aspetto dell'obbedienza e della rivelazione |                                                                                                      |  |  |
|                                                                                                       |                                  | Ex 24,7                                                          | Dissero: «Quanto ha detto il Signore, faremo e                                                       |  |  |
|                                                                                                       |                                  | (cf 19,8)                                                        | ascolteremo».                                                                                        |  |  |
| Il popolo della nuova alleanza (Maria e i servi) è caratterizzato dall'obbedienza alla Parola di Dio. |                                  |                                                                  |                                                                                                      |  |  |

# Gv 2, 6: «erano poi giacenti sei giare di pietra [pronte] per la purificazione dei Giudei, contenenti ciascuna circa due o tre misure»

- 1) Le giare di pietra non contraggono impurità rituale e quindi sono adatte per la purificazione. L'aggettivo «di pietra» indicante materia è un *hàpax* giovanneo.
- 2) Gv cita 6 giare: è il numero dell'incompletezza (= 7-1), il numero dell'uomo, è il numero della provvisorietà. Anche l'attività di Gesù si manifesta nel sesto giorno, il giorno della creazione che tende al 7°, il sabato-riposo di Dio; quindi potrebbe essere la seconda discreta allusione allo schema settenario della settimana iniziale, dopo il riferimento al terzo giorno del v.1; oppure potrebbe anche essere un riferimento al dono della legge che avvenne il sesto giorno. Ora ognuno può consentire o dissentire con queste allusioni, ma una cosa è certa: Gv intende dimostrare l'imperfezione della Legge giudaica (cf Gv 1,29) e presenta Gesù come colui che viene ad infondere uno spirito nuovo al giudaismo, ma il giudaismo ha rifiutato ogni rinnovamento interiore, preferendo rimanere avvinghiato alla materialità della lettera.
- 3) Esse sono immobili come può esserlo la pietra e come lo sono i *cuori di pietra* dei Giudei a motivo della Legge che, contro la volontà di Dio, è rimasta scritta sulla pietra<sup>37</sup>. Gesù realizza il grido di Ez 36,26: «E darò loro un cuore nuovo e uno spirito nuovo; asporterò il cuore di pietra dalla loro carne e immetterò in loro un cuore di carne»<sup>38</sup>.
- 4) La «misura» corrispondeva ad una «efa» ebraica, cioè un decimo di kor, corrispondente a circa 36,44 litri; dunque in totale circa 655 litri di vino<sup>39</sup>. Una quantità enorme, esorbitante.
- 5) Un elemento importante in questo versetto è «per la purificazione/santificazione dei Giudei». La purificazione dei Giudei<sup>40</sup> è ricordata anche in Gv 3,25 e Gv 11,55: essa è un atto fondamentale imposto dalla Legge. Gli Ebrei salivano a Gerusalemme per purificarsi nel Tempio perché questo è il luogo della santità di Dio: «perché io sono il Signore, il vostro Dio: vi purificherete e sarete santi perché Santo sono io il Signore Dio vostro» (Lev 11,44). La Legge deve cedere il passo alla grazia, perché la purificazione dell'umanità avviene nel nuovo Tempio del corpo di Cristo. Prima l'acqua della purificazione non era in grado di lavare le sozzure degli uomini, ora è il vino della nuova alleanza che rende gli uomini capaci di alzare lo sguardo e vedere Dio per incontrarlo.

#### Gv 2,7: «Dice loro Gesù: Riempite le giare di acqua. Ed essi le riempirono fino all'orlo»

Le giare di pietra devono essere riempite di acqua fino all'orlo. Nella tradizione l'acqua non è solo simbolo di *purificazione*, ma anche di condanna e sterminio, come il diluvio di Gen 6, di *rivelazione*, di *conoscenza* e di *sapienza*<sup>41</sup>. Ancora una volta il riferimento è a Mosè e alla Toràh ricevuta sul Sinai: tutta l'antica alleanza deve essere testimone di ciò che si sta compiendo e che è stato anticipato: «perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, mentre la grazia e la verità vennero per mezzo di Cristo» (Gv 1,17)<sup>42</sup>. La nuova alleanza non viene più nelle tavole di pietra, ma nello Spirito del Figlio. *Fino all'orlo*, perché quello che la Legge di pietra non ha saputo e potuto dare, ora nella persona del Figlio arriva in abbondanza e senza limiti. Gesù stesso dirà alla samaritana: *Chiunque beve di quest'acqua, avrà di nuovo sete; chi invece beve dell'acqua che io gli darò, non avrà più sete* 

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Bisogna diffidare da un 'concordiamo ad ogni costo': prima di accettare una relazione tra Gv e At, è necessario dimostrare il legame, se c'è, e anche la conoscenza tra le comunità di Gv e Lc.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Il riferimento alla Legge «di pietra» è costante nella tradizione: Es 31,18; 32,15; 34,1.4; Dt 4.13; 5,22; 9,9.10.11; 10,1.3; 1Re 8,9).

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Alcuni richiami: la Legge di Mosè è data sulle *tavole di pietra* (Es 32,15-16); a questa Legge "*di pietra*" corrispondono *i cuori di pietra* (Ez 36,26); richiamo alla *roccia* che disseta il popolo nel deserto in Es 17,5-6 (secondo il giudaismo la roccia aveva seguito Israele per tutto il tempo della peregrinazione), *roccia* che i primi cristiani interpretano come segno di Cristo che disseta con i sacramenti (cf 1Cor 10,4); per il simbolismo dei numeri, molto caro a Gv, cf 2,6.13; 5,1; 6,4; 7,2; 10,22; 11,55.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Cf XAVIER LÉON - DUFOUR, *Diccionario del Nuevo Testamento*, Editorial Cristiandad, Madrid 1977, 300.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> L'espressione «dei Giudei» è carica di *distinzione dispregiativa*, come dire in italiano «*loro, quelli là*» e quindi non ha valore d'individuazione etnica. Per tutta la problematica inerente, cf Juan Mateos – Juan Barreto, *Il vangelo di Giovanni*. *Analisi linguistica e commento esegetico*, Cittadella Editrice, Assisi 1982, 80 (nota a 1,19); Raymond Eduard Brown, *La comunità del discepolo prediletto*, Cittadella, Assisi 1982, 43-47.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Cf Pr 13,14; 16,22; 18,4; Bar 3,12; Sir 15,1; 24,21; Sap 7,25; Is 55,1; *IEnoc* 48,1; 49; 96,4; CD (Documento di Damasco di Qumran) 19,34; 3,16; 6,4; Abot 6,1; Sifre Dt 11,22; Tg Is 12,3; 53,1 ecc. ecc. Per il simbolismo dell'acqua nella tradizione biblica e giudaica cf Frèdéric Manns, *Le Symbole Eau-Esprit dans le Judaïsme ancien*, 1983; Id., *L'évangile de Jean à la lumière du Judaïsme*, Franciscan Printing Press, Jerusalem 1991, 123-140.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Cf François Marie Braun, Jean Le Théologien, vol. III, Gabalda, Paris 1959-72, 96.

*in eterno* (Gv 4, 13-14). Nulla deve essere perduto dell'abbondanza che Dio ha riversato su Israele<sup>43</sup> e che ora sta per essere mutata in vino. Le giare sono riempite di acqua *fino all'orlo* perché è Gesù che purifica, una volta per tutte<sup>44</sup>.

Gv 2,8: «E dice loro: Riempite ora e portate all'architriclino».

- 1) Una serie di tre verbi: «dice... riempite...portate». Il verbo «dice», come in Gv 2,5 e 7, non significa solo «comunicare», ma qui ha una valenza imperativa perché parla uno che ha autorità. Sarebbe meglio tradurre con: «E *ordina* loro...».
- 2) Attingete richiama la simbologia giudaica che paragonava la Legge ad un *pozzo*, concezione che verrà sviluppata anche dai Padri della Chiesa<sup>45</sup>. Usando questo verbo *tecnico* Gv indica, in un altro modo, il significato simbolico delle *giare* che rappresentano il *pozzo* della rivelazione. Portate: il dono nuovo si mette in movimento e vuole andare a destinazione: dal responsabile delle nozze, colui che deve certificare e garantire ciò che sta accadendo. Portate! non c'è alcuna condizione, perché il dono di Dio supera anche il peccato più grave. Il dono del Cristo, del Figlio che rinnova le nozze, non è commensurabile e non può confrontarsi con la realtà: Dio è più grande del nostro cuore (1Gv 3,20)<sup>46</sup>.
- 3) Il riferimento esplicito all'arci-triclino, cioè il capo responsabile dell'andamento del banchetto, potrebbe essere voluto da Gv per la sua assonanza in greco con arci-sacerdote (sommo sacerdote), un'allusione implicita ai capi dei Giudei, giocando sul preverbio arci-47. Il capo dei servi e responsabile del banchetto non sa della mancanza del vino, mentre lo sanno i servi. I capi dei Giudei, i Sommi Sacerdoti, i responsabili della Legge e della sua realizzazione, non sanno/non conoscono la condizione del popolo, ma sanno riconoscere la novità del vino e la sua diversità da quello precedente. Eppure, restano chiusi e indifferenti nel loro sistema religioso che li rende ciechi. Solo il popolo attento e fedele (gli anawìm = poveri diDio; tra questi la donna e i servi) sa riconoscere la novità come intervento di Dio. Anche in 4,22 (voi adorate colui che non conoscete, mentre noi adoriamo colui che conosciamo) ritroviamo l'opposizione tra conoscere-non conoscere, che è uno degli assi portanti dell'intero vangelo.

**Gv 2,9-10**: «<sup>9</sup> E come ebbe assaggiato l'acqua diventata **vino**, il maestro di tavola, che non sapeva di dove venisse (ma lo sapevano bene i servi che avevano attinto l'acqua), chiama lo sposo <sup>10</sup> e gli dice: "Ogni uomo serve prima il vino buono e, quando sono un po' brilli, quello meno buono; tu invece **hai conservato fino ad ora il vino buono**".

- 1) Il vino non è solo «buono», ma qui si parla di «kalòn» cioè di vino «bello» come in Gv 10,32-33 si parla di «pastore bello» e come nella creazione dove, in forma ritmata, si parla di ogni cosa creata che «Dio vide ed ecco era bella» (Gen 1,4.8.10.12.18). Forse si potrebbe rendere l'idea traducendo con *eccellente*.
- 2) Bisogna sottolineare la forza del verbo *tetêrēkas hai conservato*, che si usa per la custodia della Toràh o dei comandamenti di Gesù (cf Gv 15,10).
- 3) La novità è colta immediatamente dall'arcitriclino che è sensibile non solo alla differenza di qualità di vino, ma anche alla differenza di tempo (fino ad ora del v. 10): il suo palato sa distinguere il vino scadente di prima da quello bello/eccellente dell'ultima ora, tanto che sente la necessità di chiamare subito lo sposo, per meravigliarsi con lui del ritardo con cui il vino bello/eccellente è arrivato. Vi sono le condizioni per entrare nella nuova economia e accogliere l'irruzione della novità di Dio... purtroppo il responsabile del banchetto si ferma al gusto, cioè alla presa d'atto e non solo non entra lui, ma impedisce anche a tutti gli invitati di entrare nel nuovo ordine di giustizia (cf Mt 23,13)<sup>48</sup>.
- 4) Il termine *sposo* nell'AT è usato in un contesto di alleanza, mentre il NT lo applicherà tranquillamente a Cristo<sup>49</sup>. L'osservazione dell'arcitriclino potrebbe fare riferimento alla credenza popolare, coltivata nella sinagoga<sup>50</sup> e cioè che il vino creato all'inizio della creazione, è stato messo da parte e conservato per il giorno del Messia (per la contrapposizione tra vino nuovo e vecchio, vino scadente e vino eccellente, cf Lc 5,39).

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Cf Is 25, 6; Am 9,13-14; Gl 2,24. Gy ricorda qui l'abbondanza del vino escatologico.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Il verbo *ghemìzō* significa *riempire un recipiente vuoto* (un cesto, una spugna, una casa, ecc.) e si trova in 6,13; cf anche Mc 4,37; 15,36; Lc 14,23; 15,16 [*l.v.*]; Ap 8,5; 15,8. La preposizione impropria *hèōs* – *fino a* che, di norma, regge il genitivo, qui è costruita con un avverbio, costrutto frequente nel NT (cf anche Mt 11,12; 17,17; 27,51 At 21,5; Mc 14,54; 15,38, ecc., contro Manns, *L'évangile de Jean à la lumière du Judaïsme*, Franciscan Printing Press, Jerusalem 1991, 103 alla nota 83 che dichiara la rarità del costrutto. A sostegno, cf anche BDR § 216 n 10). La purificazione sarà così efficace che non sarà più necessario ripeterla più volte, come avveniva prima (Gv 13,10 e 15,3; cf Juan Mateos – Juan Barreto, *Il vangelo di Giovanni. Analisi linguistica e commento esegetico*, Cittadella Editrice, Assisi 1982, 157).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Il verbo *antlèō – io attingo* è un verbo tecnico che si usa per *attingere acqua da un pozzo* (4,7; Gen 24,20; Es 2,19; Is 12,3). Gv sembra porre una certa relazione tra *giare* e *pozzo* (cf ANNIE JAUBERT, *Come leggere il vangelo di Giovanni*, Gribaudi, Milano 1978, 60-62). Per i Padri della Chiesa cf ORIGENE, «Omelia XII: Il pozzo e il suo cantico» in *Omelie sui Numeri*, Roma 1988 pp 156-172.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Per parlare bisogna essere «pieni», cioè bisogna avere sperimentato ciò di cui si parla, e quando si è «colmi fino all'orlo» bisogna essere disponibili a «portare», cioè a condividere con gli altri. Non esistiamo per noi stessi: il profeta è colui che 'parla' – compie con la vita ciò che dice con le parole, imitando Dio creatore che parla agendo, secondo lo schema: «E disse... E così fu» (Gn 1,3).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Cf Juan Mateos – Juan Barreto, *Il vangelo di Giovanni. Analisi linguistica e commento esegetico*, Cittadella Editrice, Assisi 1982, 143; Frédéric Manns *L'évangile de Jean à la lumière du Judaïsme*, Franciscan Printing Press, Jerusalem 1991, 103.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> I sommi sacerdoti e gli scribi sanno tutto quello che deve accadere, conoscono le Scritture e addirittura conoscono il luogo della nascita del Messia, ma la loro conoscenza si ferma a livello di nozione: sanno, ma non conoscono (Mt 2,6).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Cf Gv 3,29; Mc 2,19; Mt 25,1; 2Cor 11,2; Ef 5,22; Ap 19,7; 21,2.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Cf TjI (*Targum Psedo Gionata*) Gen 27,25; Tg Ct (*Targum Cantico*) 8,2; *Talmud*: Ber (*Berakot*) 34b; Sanh (*Sanhedrin*) 99a.

5) Il vino tenuto in serbo, non è il vino della cantina del poveraccio che si sposa e che pensa solo alla riuscita della festa, ma è il vino messianico tenuto in serbo da Dio stesso, il vino venuto dal cielo, come il pane che discende dal cielo (Gv 6,58)), come lo Spirito che viene dall'alto (cf Gv 1,32; cf. 3,8).

Gv 2,11: «Questo principio dei segni fece/operò Gesù in Cana di Galilea e manifestò la sua gloria e cominciarono a credere in lui i suoi discepoli».

- 1. Il v. 11 è difficile da rendere in italiano, perché vi sono tre termini il cui significato deve essere mantenuto: tàutēn epòiēsen archên tôn sēmèiōn questo fece principio dei segni. Il verbo poièō faccio/opero/creo in Gv è spesso unito al termine «segno» (cf Gv 2,23; 3,2; 4,54, ecc.). In gr., «questo principio» è senza articolo, per cui si sottolinea non la individualità, ma la qualità, la natura di quanto sta accadendo: non è un inizio cronologico, ma un origine, un protòtipo, un fatto che sta a fondamento di tutti gli altri che seguiranno. Solo qui, a Cana, infatti, si muta radicalmente la natura di un elemento-alimento, l'acqua, nella natura di un altro elemento-alimento, il vino, mentre tutti gli altri segni saranno una forma di restaurazione e di ritorno ad uno stato precedente: malattia-sanità, ecc. Solo nell'ora suprema di Gesù vi sarà un'altra radicalità simile: la morte si tramuta in risurrezione definitiva.
- 2. In questo contesto, credo che l'archê / principio di Gv 2,11 debba essere messo a confronto con quello di Gv 1,1: «In principio era il Verbo», poiché siamo in una dimensione cristologica, e siamo anche fuori della dimensione del tempo ordinario come chrònos per trovarci in quella del kairòs occasione [propizia] che porta una svolta definitiva: un principio e un fondamento che radicano la storia nuova sul versante dell'eternità di Dio. Le varie traduzioni offerte sono insufficienti. Ne tento una che mantenga i tre termini, la loro posizione e funzione nel contesto della teologia giovannea: Questo/ciò cominciò a fare (come) principio dei segni Gesù in Cana di Galilea.
- 3. La dòxa gloria riprende il concetto di Gv 1,14, ma mentre là essa poteva essere contemplata, ora a Cana «si manifestò» in modo unico, perché diventa visibile. Il verbo è tipico di Gv non solo perché vi ricorre ben 96x (contro le 11x di Mt, 14x di Mc e 9x di Lc), ma anche perché in un terzo di occorrenze (33x) è costruito con la preposizione *eis in/verso* che sta a sottolineare un processo di movimento nell'atto di credere, che non è statico (mai Gv usa il sostantivo «fede pìstis»), come a dire che *credere* è un'adesione ad una persona che bisogna seguire nella direzione in cui decide di andare.
- 4. Questo *principio* è chiaramente messo in relazione con la morte e risurrezione di Gesù (l'accenno alla *sua ora* e la presenza della Madre: cf. 2,4; 12,23.27s; 17,1; 19,16). Dalla croce egli si manifesterà a tutto Israele, simboleggiato dal discepolo e dalla Madre e al mondo intero, rappresentato dai quattro soldati che dividono in quattro parti (i quattro punti cardinali?) le sue vesti e dalle quattro donne (il mondo maschile e femminile), che, insieme, rappresentano tutto il genere umano (cf Gv 19,23.25), l'Adam del «giardino» primordiale che sarà presente, simbolicamente, nel nuovo «giardino» del Getsémani dove regna non più l'albero della vita, ma la vita stessa; non più un albero, il cui frutto può dare la morte, ma l'albero della verità da cui viene donato solo lo Spirito: «e avendo reclinato il capo consegnò lo spirito» (Gv 19,30).
- 5. Il principio dei segni inizia con la presenza della Madre e dei discepoli, la manifestazione suprema della gloria si compie nel segno del discepolo e della Madre. Sia l'uno che l'altra sono il segno della nuova alleanza accettata e assunta in casa propria, perché ora, nella nuova economia, non è più sufficiente salire al Sinai per vedere il volto di Dio, ora basta alzare lo sguardo e «vedranno colui che trafissero» (Gv 19,37) in compagnia della Madre, nella casa del discepolo che egli amava (Gv 21,7).

Il racconto delle nozze in Cana di Galilea è sviluppato da Gv come un midràsh dell'alleanza del Sinai, rinnovata con la luce della nuova ed eterna alleanza che viene nella persona stessa del Figlio. L'invito è lo stesso, nuovo ed antico: devono compiersi le nozze dell'alleanza che viene incontro alla sposa, la nuova umanità, rinnovata e ricreata nel vino eccellente del sangue dell'Agnello. Ora, sì!, «Lo Spirito e la sposa dicono: Vieni! E chi ascolta, dica: Vieni!». (...citaz......) Anche noi che abbiamo ascoltato, ora possiamo dire come i nostri antenati, ma consapevoli di essere animati dallo Spirito del Signore morto e risorto: «tutto quanto disse il Signore Dio, noi faremo e ascolteremo» (Es 24,7).

© Supplemento a Dom. 2ª Tempo Ordinario-C, 2010 - La rivelazione nelle nozze di Cana del 20/01/2019. L'uso di questo materiale è libero purché senza lucro e a condizione che se ne citi la fonte bibliografica Parrocchia di S. M. Immacolata e S. Torpete – Genova Paolo Farinella, prete

# AVVISI

**DOMENICA 10 FEBBRAIO 2019, ORE 16,30** – **Genova, PALAZZO DUCALE, Salone del Maggior Consiglio**, per la commemorazione della Shoàh, va in scena l'opera musicale e corale «BRUNDIBAR», programmata dalla Fondazione Giorgio e Lilli Devoto e dall'Associazione «Musica & Cultura San Torpete». Brundibar è un'opera per bambini del compositore ceco, l'ebreo Hans Krása su libretto di Adolf Hoffmeister, rappresentata dai bambini del campo di concentramento di Theresienstadt nella Cecoslovacchia occupata dai nazisti che si servivano di questo campo per dimostrare all'esterno come i detenuti fossero trattati bene:... «cantano e si divertono!!!».

SABATO 16 MARZO 2019, ORE 16,30 – A GENOVA IN SAN TORPETE, Piazza San Giorgio, GRANDE CONCERTO PER CORO, ARCHI E ORGANO CON DUE ORATORI COMMISSIONATI APPOSITA-MENTE PER L'OCCASIONE DALLA PARROCCHIA DI SAN TORPETE PER UN CONCERTO SOR-PRESA SUL TEMA DEL «TEMPO», prendendo lo spunto dal verso di Anassimandro (610c.-546c. a.C.) fr. 12 B 1, in SIMPLICIO, *Commentario alla Fisica di Aristotele* (Arist. Phys. 184b 15) con poesie di grandi Poeti (Cardarelli, Campo, Sbarbaro, Caproni, Penna, Montale, Sereni, Saba, Giudici, Li-Po, Salvago Raggi, Orazio). IL CONCERTO è IN PRIMA ASSOLUTA MONDIALE. Saranno stampati 100 copie del testo con musica e poesie riservate agli amatori o per ricordo, possibilmente con prenotazione, a prezzo modico.